
        
            
                
            
        

    


  

BÁT  QUAN  TRAI  GIỚI  THẬP  GIẢNG  

Pháp Sư Diễn Bồi soạn 



Việt. Dịch : TT.Thích Thiện Huệ  

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://thuvienhoasen.org 

 Chuyển sang ebook 7-7-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphapon line.org 



Mục Lục 

Duyên Khởi 

Lời Giới Thiệu 

Chương 1 - Huấn Luyện Xuất Gia 

Chương 2 - Chú Thích Danh Nghĩa 

Chương 3 - Chế Lập Duyên Khởi 

Chương 4 - Công ích thù thắng 

Chương 5 - Thọ Giả Phân Biệt 

Chương 6 - Sám Hối Tất Yếu 

Chương 7 - Tác Pháp Lược Thuyết 

Chương 8 - Chi Số Biện Biệt 

Chương 9 - Vấn Ðề Liệu Giản 

Chương 10 - Lục Niệm Tu Pháp 

Phụng khuyến Tăng Tục Nam Nữ Phổ Trì Bát Quan Trai Giới Văn 

A. Thuyết minh ý nghĩa và mục thứ khuyến trì Trai Giới 

B. Công ích dẫn chứng 

C. Lược thích danh nghĩa 

D. Phương pháp thọ trì 

E. Khai Già Dị Ðồng 

F. Giải đáp nghi vấn 

G. Phật chỉ bày nỗi họa hoạn của người xuất gia không trì Bát Giới 



---o0o--- 

Duyên Khởi 



Hơn năm năm trước, nhân chuyến chiêm bái Phật tích ở Ấn, trên đường về, 

Đại Đức Minh-Giác, trụ trì chùa Niệm Phật (Hòa Lan) đã ghé thăm và đảnh 

lễ ngài Diễn Bồi tại Bát Nhã Giảng Đường ở Tân Gia Ba, và được ngài trao 

tặng  cuốn  sách  nhỏ,  mang  tựa  đề  Bát  Quan  Trai  Giới  Thập  Giảng.  Về  đến 

Âu Châu, thầy Minh-Giác đã tặng lại tôi cuốn sách này. Vốn sẵn ngưỡng mộ 

tài đức ngài Diễn Bồi, thêm phần nhân chân sự thực lợi của Pháp tu Bát Trai 

Giới,  nhất  là  đối  với  hàng  Phật  tử  tại  gia  trong  thời  kỳ  chính  tà  khó  phân 

này,  nên tôi quyết định phiên dịch cuốn sách trên,  hầu  làm tài  liệu cho các 

Phật tử thích tu học, có sự hiểu biết rõ ràng và đúng đắn về Pháp tu Bát Trai 

Giới,  pháp  tu  căn  bản  do  chư  Phật  chế  định  và  trao  truyền  cho  tứ  chúng. 



Sau  khi  tài  liệu  này  được  diễn  giảng  trong  các  khóa  tu  học  ở  Âu  Châu  và 

Canada, nhu cầu tu học Pháp Bát Trai Giới gia tăng. Duyên  may. được quý 

Phật tử người Hoa ở Montréal tặng một số sách, trong đó có bài văn  Phụng 

 Khuyến Tăng Tục Nam Nữ  Phổ Trì Bát Quan Trai Giới của  ngài Từ Hàng, 

một  trong  tứ đại  thánh  tăng  thời  cận  đại  của  Trung  Hoa.  Bản  văn  này  liền 

được dịch thuật và giảng dậy trong các khóa tu học ở Oslo (Na Uy) và Bern 

(Thụy Sĩ). 

Nhân  dịp  đó,  nhằm  giúp  cho  người  Phật  tử  có  được  phương  hướng  tu  tập 

chính xác, và còn để phổ biến Pháp tu Bát Trai Giới rộng rãi hơn, Đại Đức 

Quảng-Hiền  trụ  trì  chùa  Trí  Thủ  ở  Bern,  đã  cùng  quý  Phật  Tử tại  Thụy  Sĩ 

phát tâm ấn tống lần đầu tập tài liệu về Bát Trai Giới này. Song số sách ấn 

tống  không  đủ  cung  cấp  cho  mọi  nơi,  nhất  là  ở  Hoa  Kỳ,  nơi  nhiều  tự  viện 

nhất,  và  đa  số  các  chùa  đều  thường  xuyên  tổ  chức  tu  Bát  Trai  Giới  hàng 

tháng.  Vì  vậy Sư Bà Đàm-Lựu  trụ  trì chùa Đức Viên ở San José, phối  hợp 

cùng đạo hựu Diệu Phụng, đại diện cho nhóm Phật tử tu Bát Trai Giới chùa 

Hương Tích ở Santa Ana, tái bản tập sách này. Thành tâm tán thán công đức 

Sư Bà Đức Viên cùng quý Phật tử. 

Mong  rằng  cuốn  sách  này  sẽ  là  áo  giáp,  giúp  người  tu  học  ngăn  được  ma 

chướng,  chận  đứng  mũi  tên  dục  nhiễm,  để  thân  tâm  luôn  thanh  tịnh  trang 

nghiêm, chính pháp do vậy hiển bày, hướng đến Tịnh Độ, xa rời trần lao, lợi 

mình  lợi  người,  báo  được  Phật  ân,  không  uổng  một  kiếp  gặp  được  Phật 

Pháp. 

Nguyện  mười  phương chư Phật chứng  minh,  hồi  hướng  mọi công đức  lành 

đến pháp giới chúng sinh đều thành Phật đạo. 

 Paris, 23/3/1993  

             Thích Thiện Huệ   

---o0o--- 

Lời Giới Thiệu 

Giới là chính nhân của xuất thế gian pháp, lìa giới ra không thể có giải thoát, 

nên  kể  từ  sơ  phát  tâm  cho  đến  bát  tướng  thành  đạo,  Đức  Phật  trong  hằng 

niệm  không  rời  Tam  Tụ  Tịnh  Giới,  tu  vô  lượng  thiện  pháp,  nhờ  vậy  mọi 

động  tĩnh  nơi  ba  nghiệp  không  gì  không  là  pháp  thiện  xảo  cứu  độ  chúng 

sinh.  Giới  có  công  năng  phát  sinh  hạnh  lợi  mình,  lợi  người  như  vậy,  nên 

trước lúc nhập diệt, Đức Phật cũng chỉ ân cần dặn: “Sau khi ta diệt độ, nên 

 tôn trọng, kính quý Ba La Ðề Mộc Xoa (Giới) như tối tăm gặp ánh sáng, như 

 nghèo khó được của báu. Phải biết đó là bậc thầy của các vị, Như Lai có ở 

 đời  cũng  không  khác  như  vậy”.  Ngay  khi  tại  thế,  Đức  Phật  cũng  dùng  giới 

làm cửa ngỏ vào đạo cho người tu học, cả hai hàng Tăng Tục đệ tử đều được 

trao  cho  giới  pháp  để  tu.  Vì  Giới  là  nền  tảng  của  muôn  hạnh  lành,  không 

Giới ắt thành thiên ma hoặc sa ác đạo. 

Người  tu  học  Phật  ngày  nay,  vì  lơ  là  giới  pháp,  nhất  là  hàng  đệ  tử  tại  gia, 

vọng  cho  giới  chỉ  dành  riêng  cho  Tăng,  không  lo  thủ  trì  ngũ  giới,  tâm  ý 

nhiễm  trần,  đem  tâm  phi  giới  này  cầu  tìm pháp  môn,  nên  không  sao  có  trí 

phân  biệt  pháp,  chính  tà  chẳng  rõ,  ma  Phật  không  phân,  nên  dễ  sinh  tâm 

thích  pháp  tham  dục,  lạc  vào  nẻo  dữ,  thực  uổng  công  tu  hành.  Hoặc  có  kẻ 

phát tâm tu học, nhưng cũng bởi coi nhẹ giới, nên chung cục không thực đạt 

được tự lợi lợi tha, vẫn lẩn quẩn trong vòng nhân ngã thị phi. Thế nên, Diễn 

Bồi Đại  Sư cũng  từng khuyến cáo: “Chúng ta phát tâm tu học  Phật, không 

 phải để tiêu khiển, mà để mong cầu Thánh quả; song Thánh quả không chỉ 

 mong  cầu  mà  được,  phải  cầu  bằng  sự  thực  tiễn  thật  hành.  Sự  thực  hành 

 không  ngoài  hai  phương  diện  hành  thiện  và  đoạn  ác.  Nếu  ác  pháp  không 

 đoạn, thiện pháp tất khó tu”. Phương pháp hành thiện đoạn ác tích cực nhất 

chính là giới pháp. Vì vậy, Như Lai đã từ bi rất mực, thương xót chúng sinh 

đa  dục  khó  xả,  nên  dùng  phương  tiện  thiện  xảo,  lập  nên  pháp  tu  Bát  Quan 

Trai  Giới  giúp  người tu  học có  nền tảng  Thánh đạo  vững chắc,  gieo duyên 

mật  thiết  với  Tam  Bảo.  Bởi  Bát  Trai  Giới  là  nhân  xuất  gia  nên  duyên  với 

Tăng Bảo, bởi Bát Trai Giới là nhân của pháp xuất thế nên duyên với Pháp 

Bảo, bởi  Bát Trai Giới  là  nhân thành  Phật quả  nên  duyên  với  Phật  Bảo. Vì 

vậy, tu Bát Quan Trai Giới chính là chân thật phụng sự, cúng dường và thân 

cận Tam Bảo. 

Song le, hàng đệ tử Tăng tục dù đã nhiều lần thọ trì Bát Trai Giới, nhưng nơi 

ý  nghĩa,  công  ích,  tác  pháp  và  các  vấn  đề  khác  liên  quan  đến  Bát  giới  vẫn 

còn  rất  hàm  hồ,  hiểu biết  lệch  lạc, nên không thể đạt được điều quan trọng 

và tôn quý nhất trong pháp thọ trì là đắc được giới thể và phương cách dụng 

công tu tập cùng trì giới. 

Chính vì các lý lẽ trên, để người tu học Phật có được pháp căn bản, để Phật 

pháp  được  cửu  trụ,  để  thế  gian  thêm  lợi  lạc,  các  bậc  cao  tăng  đại  đức  như 

ngài Diễn Bồi, Từ Hàng… đã ra công giảng giải và sửa đổi lại các thói quen 

sai  lạc  xưa  nay trong pháp tu  Bát Quan Trai,  là  pháp tu căn bản  một tháng 

phải thọ trì sáu ngày vào thời Phật. Những lời giảng dạy này được gọi là  Bát 

 Quan Trai Thập Giảng và Phụng Khuyến Tăng Tục Nam Nữ Phổ Trì Bát 

 Quan Trai Giới Văn, là kim chỉ nam giúp người tu học có nhận thức chính 

xác về Trai Giới, không còn hoài nghi hay coi nhẹ giới pháp, nhờ vậy có thể 

thực tu, thực chứng, đạt được thực lợi. Mong người đồng tu đạt được nhiều 

lợi ích nơi quyển cẩm nang tu tập nhỏ bé này. 

Nguyện  mười  phương  chư  Phật  chứng  minh  và  hồi  hướng  cho  pháp  giới 

chúng sinh đồng thành Phật đạo. 

 Thích Thiện Huệ   

 Bern, ngày 29 tháng Hai năm 1992   



---o0o--- 

Chương 1 - Huấn Luyện Xuất Gia 

Ðức  Phật  chế  Cận  Trụ  Luật  Nghi,  mục  đích  để  cho  người  tại  gia  có  được 

phương  pháp  tu  học  xuất  gia  tạm  thời.  Như  trong  Kinh  Thập  Thiện  Giới 

dạy: “Bát Trai Giới là do chư Phật quá khứ, hiện tại vì hàng tại gia chế pháp 

xuất  gia”. Do đó, ta  thấy  rõ rằng: Chẳng  riêng Đức Thích Ca chỉ bày pháp 

xuất gia Bát Trai Giới này cho hàng tại gia, mà chư Phật quá khứ cũng đều 

chỉ dạy  như vậy. Từ quá khứ,  hiện tại, suy đến  vị  lai, tất  nhiên chư Phật  vị 

lai cũng có chế độ này. Vì vậy, Bát Trai Giới tuy có vẻ đơn giản, song rất ư 

trọng  yếu,  đáng  cho  Phật  tử  thường  luôn  thọ  trì,  học  tập  phát  xuất  gia  Bát 

Quan Trai này, để từ từ tiến đến việc chánh thức xuất gia. 

Ở đây, hẳn có người tự hỏi: “Phật pháp đã có hai chúng xuất gia và tại gia. 

Hàng đệ tử tại gia có thể ở nhà tu học được rồi, cần gì phải chế pháp xuất gia 

tạm  thời  này?”  Về  điểm  này,  tôi  xin  minh  xác  cùng  quý  vị:  Phật  pháp  tuy 

cũng  nói  có  thế  gian  pháp,  nhưng  vẫn  lấy  xuất  thế  làm  mục  đích  tối  hậu, 

không  hề  coi  thế  gian  pháp  là  trọng.  Những  người  đắm  nhiễm  thế  gian,  dĩ 

nhiên  muốn  họ  xuất  thế  không  phải  điều  dễ,  hơn  nữa,  sức  họ  cũng  không 

làm  nổi chuyện đó. Nhưng bất  luận  họ đủ  sức hay không, để đạt được  mục 

đích tối cao, chỉ cần trong đầu óc người học Phật luôn tâm niệm rằng đây là 

mục  đích  duy  nhất  của  mình.  Không  những  chỉ  vậy  mà  còn  phải  luôn  ghi 

nhớ  không  quên,  mong  mỏi  sẽ  có  ngày  thực  hiện  trọn  vẹn  được  mục  đích 

xuất  thế. Ðó là căn bản của  việc  học  Phật. Người  học Phật  nếu không có  ý 

niệm này thì dẫu học hay tu hành  môn nào, cũng vẫn không tương ưng với 

tinh thần chính yếu của Phật pháp. 

Phật pháp đã coi xuất thế là mục đích cao nhất, xuất gia lại là con đường để 

đi tới mục đích này, nên tuy là hàng tại gia học Phật cũng cần tìm cách học 

tập  đời  sống  xuất  gia  để  sau  này  ắt  có  ngày  chân  chính  xuất  gia,  dõng  tiến 

trên con đường xuất thế giải thoát. Phật pháp dĩ nhiên chẳng kêu gọi hết cả 

mọi  người  phải  xuất  gia,  chỉ  có  điều  hoàn  cảnh  thanh  tịnh  và  phương  thức 

sinh hoạt của đời sống xuất gia thích hợp với những người tìm cầu xuất ly và 

tiến tu giải thoát, bởi họ nhận ra rằng đây là con đường thích hợp nhất để đạt 

được xuất thế giải thoát. 

Tại  sao  trong  Phật  giáo  lại  coi  trọng  pháp  xuất  gia  như  vậy?  Bất  luận  các 

Thánh  Quả  của  hàng  Ðại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa,  dù  A  La  Hán  Quả  hay  Vô 

Thượng Phật Quả, cũng đều do xuất gia mới hoàn thành. Như hỏi ba đời chư 

Phật thành Phật cách nào? Ðức Phật trả lời trong kinh, không có vị Phật nào 

không từ xuất gia mà thành Phật. Nếu đã như vậy, chúng ta học Phật, mong 

mỏi  tương  lai  thành  Phật,  nếu  không  phát  tâm  xuất  gia,  làm  sao  thành  tựu 

được  mục đích thành  Phật? Luận Bồ Tát Bổn Sinh  nói: “Lợi ích của xuất 

 gia cao hơn cả Tu Di, sâu hơn biển cả, rộng hơn hư không. Sở dĩ như vậy là 

 do xuất gia mới thành Phật, ba đời chư Phật chưa có vị nào thành Phật mà 

 không do nhờ xả gia xuất gia cả”. Vì vậy, người hành Phật pháp, nếu muốn 

chứng thành Phật Quả, tất phải có ngày xả tục xuất gia. Muốn khỏi xuất gia 

mà thành Phật, cứ y theo kinh điển thì điều này không thể thành tựu được. 

Chẳng những ba đời chư Phật như vậy, mà ngay cả đến A La Hán của Tiểu 

Thừa cũng thế. Cứ như thuở giờ vẫn thấy người xuất gia chứng Sơ Quả, tại 

gia cũng chứng Tu Ðà Hoàn, cho đến hàng xuất gia chứng Tam Quả, tại gia 

chúng  cũng  chứng  quả  Bất  Hoàn  (A  Na  Hàm),  điều  này  chẳng  có  gì  lạ  từ 

thời Phật đến sau này, nên ba quả đầu, xuất gia, tại gia đều có thể chứng quả 

bình  đẳng  như nhau. Trừ ra  A  La  Hán, tại gia không thể chứng được. Ðiều 

này không có nghĩa hàng cư sĩ học Phật không có khả năng chứng quả A La 

Hán, mà ngụ ý phải hiện tướng xuất gia trước khi chứng A La Hán quả. Như 

sắp chứng A La Hán quả mà vẫn xả không nổi mái tóc, xuất gia thì vẫn dừng 

ở Tam Quả. Vậy nên mới biết: Xuất gia mới đạt được quả vị cao nhất của cả 

Ðại Thừa lẫn Tiểu Thừa. 

Nhưng  vì đời sống  xuất  gia không đơn  giản đến  mức độ ai cũng  làm được, 

nên  đức  Phật  đại  từ  đại  bi,  vì  hàng  tại  gia  học  Phật,  chế  ra  Bát  Quan  Trai 

Giới  một  ngày  một  đêm  để  huấn  luyện  cho  người  học  Phật  từ từ  quen  với 

đời sống xuất gia. Vì vậy, Thái Hư Ðại Sư nói: “Ðây là Phật vì cư sĩ tại gia 

 chế  ra  giới  điều  để  luyện  tập  ngắn  hạn  đời  sống  xuất  gia”.  Hoặc  có  người 

cho rằng: “Tôi đã thọ ngũ giới, hoặc đã thọ Bồ Tát giới, cần gì phải thọ Bát 

Quan Trai giới?” Phải biết thọ Bát Quan Trai Giới là thọ sự huấn luyện đời 

sống xuất gia, cũng như tân binh phải tập tác chiến, từ từ huấn luyện không 

ngừng sẽ trở thành thói quen, khác hẳn thọ ngũ giới hay tại gia Bồ Tát giới 

sống đời thế tục. Ðây là điều chư vị phải nhận thức rõ ràng trước tiên. 

Có người ngỡ đời sống xuất gia rất đơn giản, cho rằng xuất gia là chuyện dễ, 

thậm chí bảo rằng người xuất gia được hưởng phúc nhàn. Nào hay đời sống 

xuất  gia  rất  mộc  mạc,  thanh  bần,  ngay  đến  nhu  yếu  trong  đời  sống  như  y 

phục, đồ ăn, chốn ở đều khác người thường. Trong Giới Luật đã dạy chúng 

ta: Hàng nam tử, nữ nhân xuất gia phải mặc áo hoại sắc, phải bỏ hết các món 

trang sức, phải ở phòng ốc giản lậu; y lời Phật dạy, xuất gia còn phải ôm bát 

đi  khất  thực.  Các  vị  hiện  tại  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới,  bao  nhiêu  nữ  trang, 

vàng ngọc đều rời bỏ, y phục hoa hòe đều được thay bằng áo hoại sắc, đó là 

tập đời sống thanh đạm của  người  xuất  gia. Các vị đều  nhất  nhất  làm  tròn, 

chứng tỏ các vị đã nhận chân được trong lúc sống đời xuất gia, là đang quan 

sát để cải tiến đời sống vật chất hưởng thụ của ngày hôm nay. Các vị hẳn rất 

khó được như vậy. 

Song thực sự xuất gia không chỉ có như vậy, trong Giới Luật dạy phải khéo 

nhẫn chịu mười việc:   

1) Thứ nhất, trời lạnh phải chịu đựng được hàn khí xâm hại, chẳng nề  mưa 

tuyết, gió sương. 

2) Thứ hai, trời nóng phải kham nổi nắng thiêu gay gắt, chẳng quản khí trời 

oi ả như thiêu như đốt. 

3) Thứ ba, phải chịu đựng được các thứ bức  hại từ thiên  nhiên, chẳng  ngại 

một thứ nào cả. 

4) Thứ tư,  phải  chịu  được  sấm  sét  rung  trời,  quyết  không  vì  vậy  mà  sợ  sệt 

rúc trốn. 

5) Thứ năm, khi bụng đói cồn cào vẫn phải chịu đựng được cơn đói. 

6) Thứ sáu, miệng khô, cổ rát vẫn nhẫn được cơn khát. 

7) Thứ bảy,  nghiêm cách tuân  thủ không  ăn  quá  ngọ,  mỗi  ngày chỉ ăn  một 

bữa đúng ngọ, hoặc hai bữa sáng và ngọ. 

8) Thứ tám, nghiêm cách trì giữ các giới hạnh của Đức Phật chế ra, cho dẫu 

lúc bị đe dọa tánh mạng , cũng không được làm trái giới luật. 

9) Thứ chín, nhẫn chịu các ác ngữ khi nghe lời nhục mạ, chế giễu, nói bóng, 

nói  gió,  nói  sàm,  nói  quấy  của  người  khác,  phải  tảng  lờ  như  không  nghe, 

quyết không cho đó là điều ngang ngược. 

10) Thứ mười,  nhẫn chịu  độc trùng  làm  hại. Bởi  lẽ, Ấn Ðộ  là  xứ nhiệt đới, 

các vị Tỳ Kheo thường ngồi dưới gốc cây. Trong mười hai hạnh Ðầu Ðà, có 

pháp ngồi dưới gốc cây. Muỗi mòng và độc trùng đến bức hại, Đức Phật chỉ 

cho phép đuổi loài độc đi, hoặc các vị Tỳ Kheo phải sắp xếp nơi chốn sạch 

sẽ,  tránh  làm  chỗ  sanh  sản  cho  độc  trùng,  tuyệt  đối  cấm  Tỳ  Kheo  không 

được giết hại độc trùng. 

Như mười điều đã nói ở trên, nghe có vẻ giản đơn, song biết bao người nhẫn 

chịu không  nổi  mười điều  này, nên trong  Luật, Đức Phật  nói rằng: “Chỉ có 

đại trượng phu mới nhẫn nổi”. Xuất gia cho đúng pháp, thực là điều cao quý. 

Nếu chịu không nổi các sự bức hại của hoàn cảnh, sự đả kích của tha nhân, 

sự gây tổn hại của độc trùng, sự đạm bạc của đời sống, thì không bao giờ trở 

thành  người  xuất  gia  chân  chính  được.  Vì  vậy,  thật  tình  mà  nói,  xuất  gia 

không phải là chuyện dễ. 

Ðức Phật vì hàng tại gia học Phật, chế Cận Trụ Luật Nghi học tập đời sống 

xuất  gia, phải  nói  đó  là thiện  xảo phương  tiện, bởi  lẽ  Đức  Phật  hiểu  rõ căn 

lành giải thoát xuất thế không thể gieo trồng trong chốc lát, phải huân tập lâu 

dần  mới  thành  tựu.  Tuy  vẫn  có  thể  học  Phật  tại  nhà,  song  hiềm  bị  quyến 

thuộc bao quanh, ân ái trói buộc thân tâm, điều này gây trở ngại không ít cho 

mặt tu trì, nên Đức Phật phương tiện chế Bát Quan Trai Giới một ngày một 

đêm,  khiến  hàng  nhị  chúng  nam  nữ  học  Phật  tuy  ở  trong  gia  đình  mà  vẫn 

làm  được  như  trong  Kinh  Bát  Ðại  Nhân  Giác:  “Ngũ  dục  họa  hoạn,  không 

nhiễm thế duyên” để có thể làm nổi: “Thường niệm ba y, bình bát pháp khí, 

chí  nguyện  xuất gia”. Như vậy  mới được nhân duyên thù  thắng  xả tục xuất 

gia,  giải  thoát  ràng  buộc.  Cho  nên  Bát  Quan  Trai  Giới  chính  là  một  trong 

những pháp môn phải tu của người học Phật tại gia muốn tiến lên con đường 

giải thoát. 

Thọ  trì  Bát  Quan  Trai  Giới  đã  là  sự  huấn  luyện  cho  người  tại  gia  tập  đời 

sống xuất gia nên tôi rất mong trong số các vị thọ giới hôm nay, do sự huấn 

luyện  này  mà chân chánh  phát tâm  xuất  gia. Phật  giáo  ngày  nay  mong  mỏi 

có người, đặc biệt là nam nhân, phát tâm xuất gia. Ðiều này đã trở thành vấn 

đề cấp bách. Bởi  vì trong  nước cũng  như hải  ngoại,  Tăng chúng càng  ngày 

càng ít. Nếu không có những người mới xuất gia bù vào, chẳng những không 

người  hoằng  dương  chánh  pháp,  mà  ngay  đến  chùa  chiền  cũng  thiếu  Tăng 

trụ trì. Như thế há bảo vấn đề chưa đến nỗi nghiêm trọng ư? Sự kiện này há 

không khiến những người quan tâm đến sự tồn vong huệ mạng Phật giáo lo 

như  lửa  đốt  sao?  Há  không  tìm  cách  lôi  kéo  thanh  niên  đến  chùa  học  Phật 

xuất gia sao? Há không vì mạng mạch của Tăng già sắp đứt mà tìm cách cứu 

vớt sao? 

Kinh  luật  dạy  chúng  ta:  “Bất  cứ  lúc  nào,  bất  cứ  ở  đâu,  khuyên  người  xuất 

 gia,  khen  ngợi  kẻ  xuất  gia,  hoặc  chính  mình  xuất  gia,  hoặc  để  người  xuất 

 gia, đều có đại công đức”. Như Kinh Hiền Ngu Nhân Duyên thuyết: “Cho 

 người  xuất  gia  hoặc  tự  xuất  gia,  hoặc  già  hoặc  trẻ,  phúc  đức  vô  cùng”. 

Nhưng tôi cho rằng: ngày nay Tăng chủng sắp đoạn tuyệt, nếu khéo khuyên 

người  xuất  gia,  hoặc  huấn  luyện  người  xuất  gia,  thì  được  công  đức  cũng 

không thể nghĩ bàn. 

Phật giáo sở dĩ có chế độ xuất gia, đức Phật sở dĩ lập Tăng đoàn, mục đích 

để cho chánh pháp mà Như Lai cần khổ chứng được được tiếp nối lâu bền ở 

thế  gian. Cũng bởi  lẽ  này  nên đức  Phật đã trịnh trọng  giao phó trụ  trì Tam 

Bảo cho hàng Tăng chúng. Có Tăng chúng hành hóa, một số người mới biết 

có  Phật,  có  Pháp.  Giả  sử  nếu  không  có  Tăng  chúng,  thử  hỏi  ai  biết  được 

chánh pháp của Như Lai, biết được bậc Ðại Giác? Vì thế, bất cứ ở thời đại 

nào, dầu  là thời Chánh Pháp, Tượng  Pháp hay Mạt  Pháp đi  nữa, Tăng Già, 

một  trong  Tam  Bảo,  vẫn  không  sao  thiếu  được.  Nếu  Tăng  không  có,  Phật 

pháp ắt diệt vong. Phật Pháp lưu hành được ở thế gian hay không cũng tùy 

thuận nơi có Tăng Già hay không. Luật nói: “Tăng có thì Pháp có, Pháp có 

tức Phật có”. Ðây là nói rõ ý đó vậy. 

Vì  Tăng có, để Pháp có là do  nơi có  người  xuất  gia. Như nếu không  người 

xuất gia, thử hỏi Tăng ở đâu mà có? Thế nên, xét đến tột gốc, việc thứ nhất 

vẫn  là  khuyên  người  xuất  gia.  Như  tự  mình  không  khuyên  người  xuất  gia, 

người khác tự đến  xuất  gia,  lý ra khuyến khích  và tán thán. Giả  như không 

làm như vậy, mà ngược lại chế giễu, khinh miệt, cản trở người xuất gia, khác 

gì diệt mất hạt giống Tăng Già, cũng đồng với diệt hạt giống Phật, lỗi này rất 

lớn vậy. Kinh Xuất Gia Công Ðức nói: “Nếu có người phá hoại nhân duyên 

xuất  gia  của  người  khác,  tức  là  cướp  đoạt  kho  báu  vô  tận  phúc  thiện,  hủy 

hoại  nhân của 37 phẩm  Trợ Ðạo; ở  nơi  bốn đường (địa  ngục,  ngạ quỷ, súc 

sinh,  nhân), sanh ra  thường đui,  người  này không có  ngày  giải thoát”. Như 

vậy,  vào  thời  buổi  Tăng  chủng  sắp  diệt  này,  chúng  ta  sao  đành  nhẫn  tâm 

phản đối người ta xuất gia. 

Xuất gia trong đạo Phật là việc cao thượng, không như một số người tưởng 

tượng,  không  còn  cách  gì  nữa  mới  xuất  gia.  Nhưng  người  Trung  Quốc  đối 

với  xuất  gia  thuở  giờ  thường  hay  quan  niệm  cho  rằng  xuất  gia  rồi  không 

được  hoàn  tục,  làm  cho  nhiều  người  muốn  xuất  gia  mà  không  dám,  vì  sợ 

xuất  gia  mà  trở  về  thì  rất  khó  coi.  Kỳ  thật,  Phật  Pháp  không  có  quy  định 

cứng  ngắc  “xuất  gia  không  được  hoàn  tục”,  mà  vẫn  cho  phép  trở  về.  Vào 

thời không người phát tâm xuất gia này, điều này càng cần phải nhấn mạnh. 

Như  vậy,  bất  kể  ai,  chỉ  cần  phát  tâm  xuất  gia,  không  cần  quy  định  kỳ  hạn 

xuất gia, xuất gia hai ba tuần cũng được, hai ba tháng cũng được, đôi ba năm 

cũng tốt, được trường kỳ càng tốt. Ðến lúc nào đó, muốn trở lại đời sống thế 

tục, cứ việc tự do rời đạo về thế. 

Có  điều  hoàn  tục  cần  có  điều  kiện,  không  được  lén  lút  mà  phải  công  khai  trở  về,  phải 

trình bày rõ với một vị cao tăng. Như vậy, tuy hoàn tục vẫn là đệ tử Tam Bảo, vẫn thường 

lui tới chùa chiền. Ngày trước, những người xuất gia muốn hoàn tục phải lén lút trốn về. 

Tại vậy nên một khi hoàn tục là bỏ hết mọi quan hệ với Phật pháp, trong Phật pháp không 

còn thấy bóng dáng người đó nữa, chẳng những mất đi một vị Tăng, còn mất thêm một 

tín đồ, thật là mất mát cho Phật Giáo. Thái Hư Ðại Sư  hiểu rõ việc này nên hô hào mọi 

người  nên  “tôn trọng Tăng  nhân  hoàn tục”.  Do đó,  chư  vị  như không thể trọn đời  xuất 

gia, cũng không nên ngại xuất gia ngắn hạn thử. Ðược tinh thần này, xuất gia cứ xuất gia, 

hoàn tục cứ hoàn tục mà trôi chảy chẳng dừng, khiến Tăng chủng không dứt, chùa chiền 

trụ trì cũng không thành vấn đề! 

---o0o--- 

Chương 2 - Chú Thích Danh Nghĩa 



Bát Quan Trai Giới căn cứ theo Kinh luận, bất kể hàng tại gia đã quy y Tam 

Bảo hay chưa, bất kể là người học pháp Tiểu Thừa hay Ðại Thừa, đều có thể 

thọ Bát Quan Trai Giới. Ðây là điểm đầu tiên chúng ta nên biết. 

Bát  Quan  Trai  Giới  thông  thường  cho  rằng  thọ  vào  các  ngày  lục  trai  nhật, 

nhưng căn cứ theo  Luật điển thì không cứ phải  vào  ngày  lục trai  (sáu  ngày 

ăn  chay).  Ngay  cả  những  ngày  vía  chư  Phật,  Bồ  Tát,  những  ngày  vía  sanh 

hay  kỵ  của  cha  mẹ  hay  của  sư  trưởng,  hoặc  ngày  sanh  của  mình,  thường 

tụng  niệm  làm công đức, cũng có thể thọ  Bát Quan  Trai Giới. Ðây  là điểm 

thứ hai chúng ta nên biết. 

Bát Quan Trai Giới thông thường cho rằng thích  hợp  nhất  là phải đến chùa 

chiền, chốn đạo tràng thanh tịnh, xa lánh trần tục, thỉnh một vị Tăng truyền 

thọ, nhưng cũng có thể tự mình thọ giới tại gia, bằng cách mời một vị Tăng 

đến nhà truyền giới. Nói đúng hơn, người nam đến chùa thọ giới thì tốt, còn 

người nữ thọ giới tại nhà tiện hơn. Ðây là điểm thứ ba nên biết. 

Bát Quan Trai Giới tuy là danh từ rất quen thuộc với chúng ta, nhưng trong 

Kinh Phật Thuyết Trai, Đức Phật vì phu nhân Duy Da phân biệt có ba loại:   

- Mục Ngưu trai, 

- Ni Kiền trai, 

- và Phật Pháp trai. 

Nhưng không có nghĩa là có tất cả ba loại Bát Quan Trai Giới khác nhau, mà 

do  cách  dụng  tâm  của  người  thọ  giới  mà  phân  biệt  xếp  loại,  hợp  với  tinh 

thần thọ trai của Phật pháp mới là Bát Quan Trai Giới của Phật giáo. Ðây là 

điểm thứ tư nên biết. 

Nguyên nhân Phật nói Kinh Phật Thuyết Trai: Do có một lần Đức Phật trụ 

ở nhà  thừa tướng  tại Xá Vệ thành.  Sáng sớm  hôm đó,  mẹ thừa tướng  là bà 

Duy Da phu nhân dậy sớm, tắm rửa sạch sẽ, dẫn con cháu đồng đến chỗ Phật 

lễ  lạy. Ðức  Phật  hỏi: “Sáng sớm đến có  việc gì  không?” Duy Da phu  nhân 

thưa: “Chúng con chỉ muốn thọ Trai Giới”. Ðức Phật dạy: “Các vị phát tâm 

muốn  thọ  Trai  Giới,  điều  này  rất  tốt  và  rất  khó  được,  nhưng  có  ba  thứ  là 

Mục  Ngưu  trai,  Ni  Kiền  trai  và  Phật  pháp  trai.  Vậy  quý  vị  muốn  thọ  thứ 

nào?” Phu nhân Duy Da không hiểu ba loại này khác nhau chỗ nào, xin Phật 

chỉ dạy. Ðức Phật vì vậy giải thích chỗ sai biệt của ba loại. 

Thứ  nhất,  Mục  Ngưu  Trai,  các  vị  vừa  nghe  tên  này  đã  lấy  làm  ngồ  ngộ. 

Thật  ra  đây  là  thí  dụ:  Như  người  chăn  bò,  mỗi  ngày  ra  đồng  chăn  bò,  đến 

chạng vạng trở về, trong lòng luôn nghĩ: chỗ nào có cỏ nước nhiều, ngày mai 

đến chỗ ấy chăn cho bò được no nê, có vậy mới thấy bớt cực nhọc, và không 

thấy chăn bò là khổ. Người chăn bò thường như vậy. Cũng thế, một số người 

phát  tâm  thọ  trai  theo  Phật  một  ngày  một  đêm,  nhưng  sau  khi  thọ  giới, 

không  chịu  cố  gắng  thành  tâm  thọ  trì  các  giới,  trong  lúc  thọ  trai  lòng  luôn 

sinh vọng tưởng: “Tôi hôm nay thọ Trai Giới, cái gì cũng bị hạn chế không 

được  hưởng  thụ,  ngày  mai  phải  hưởng  bù  chút  dục  lạc  để  vớt  vát  lại  ngày 

hôm nay phải chịu nhịn”. Thọ giới, không lưu tâm đến các giới thọ, mà chỉ 

đặt tâm  vào sự  hưởng  lạc ngày  mai,  như vậy không phải  là chân chánh thọ 

giới. Tỷ dụ như các vị hôm nay thọ giới, nghiêm trì giới quá ngọ không ăn. 

Giả như có người nghĩ chiều nay không ăn cũng được; ngày  mai về nhà ăn 

bù lại một bữa cho đã. Như thế, dưới con mắt đại trí của chư Phật, đó là thọ 

Mục Ngưu trai, không phải đệ tử Phật thọ giới chân chính. 

Thứ hai, Ni Kiền trai: Ni Kiền Tử là một thứ ngoại đạo ở Ấn, thường gọi là 

Ly  Hệ  Ngoại  Ðạo  (lìa  trói  buộc).  Họ  có  phương  pháp  tu  của  họ.  Hơn  nữa, 

mục đích dụng công tu của họ cũng để ra khỏi sự trói buộc của sanh tử tam 

giới. Nhưng, dẫu rất tinh tiến dụng công tu hành, vẫn không kiếm được con 

đường  chân  chánh,  kết  cuộc  chẳng  sao  tìm  được  sự  giải  thoát  các  thứ  trói 

buộc.  Do  họ chuyên tu khổ  hạnh,  như trời  nắng  như thiêu,  phơi  mình  dưới 

sức nóng bỏng của mặt trời; trời lạnh thì nằm ngoài sương giá chịu rét, hoặc 

bôi tro, trét bùn trên người. Nhiều người thấy vậy cho là hy hữu, khó được. 

Dưới mắt đức Phật thì chỉ là sự khổ hạnh vô ích, chả có chút lợi ích gì nơi sự 

giải thoát sanh tử, cũng không chút công hiệu  với  việc thể  ngộ chân  lý. Họ 

thọ Trai Giới vào các ngày Rằm  mỗi tháng. Khi thọ Trai Giới, nằm xoài ra 

đất, nói với chư thần trong mười do tuần rằng: “Tôi hôm nay thọ giới, không 

còn  dám  làm  các  việc  không  như  pháp,  không  hợp  lý  nữa.  Tôi  nay  rời  gia 

đình, đồng với không có nhà. Vợ con, nô bộc trong nhà nay không là của tôi, 

tôi  cũng  không  phải  là  chủ  của  họ”.  Như  vậy,  không  khác  Bát  Quan  Trai 

Giới cho lắm, chỉ không kê khai từng điều giới tướng mà thôi. Họ tuy miệng 

nói  như  thế,  nhưng  không  thiết  thật  thực  hành,  chỉ  phô  bày  bên  ngoài  làm 

hài lòng tai mắt thiên hạ, thật thì khi người dối mình, kết quả vẫn đắm chìm 

trong biển sanh tử. Người phát  tâm thọ  giới  nếu trong  ngày thọ  giới không 

buông bỏ được hết, hay lợi dụng ngày này thực tiễn tu tập pháp, thì khác gì 

Ni  Kiền  Tử thọ  giới.  Qua  hôm  nay rồi,  ngày  mai  mọi  việc  lại  vì  Ta  (Ngã). 

Ðâu phải là Trai Giới nên thọ của người học Phật. 

Thứ ba, Phật pháp trai: Chính là Bát Quan Trai Giới chúng ta đang đề cập 

đến hôm nay, trong Luật điển có nhiều tên gọi khác nhau. Ðơn giản nhất là 

Bát Giới, có nơi gọi là Bát Chi Giới, thông dụng nhất là Bát Quan Trai Giới. 

Nay lược giảng danh nghĩa như sau:   

Bát trong Bát Quan Trai Giới là số mục. Tại sao lại là tám (bát)? Vì khi thọ 

giới này, đề phòng và ngăn chận tám việc, nên gọi là tám nhánh (bát chi) hay 

tám phần (bát phần), tức là: Tám pháp ngăn che này, có khi gọi là Giới, có 

khi gọi là Trai, hoặc gọi là Quan. Vì sao? Trong Phật pháp, Giới có nghĩa là 

ngừa quấy ngăn ác (phòng phi chỉ ác). Như hai nghiệp thân, khẩu: Thân có 

ba  là  sát  sanh,  trộm  cướp,  dâm  dục;  khẩu  có  bốn  là  hai  lưỡi,  ác  khẩu,  nói 

điêu,  thêu  dệt.  Tổng  cộng  bảy  chi  đều  là  việc  quấy.  Các  việc  quấy  ác  này, 

sau khi thọ Bát Quan Trai Giới, nơi thân tâm sẽ phát sanh sức mạnh hoặc tác 

dụng có thể ngăn chặn được tám việc xấu. Như tội sát sanh, nếu không thọ 

Trai Giới, ắt sẽ sát sanh thẳng tay, không chút suy nghĩ; nhưng khi thọ giới 

rồi,  khi  sắp  sát  sanh,  Giới  nơi  tâm  sẽ  phát  sanh  một  sức  mạnh  bảo  mình 

rằng: “Không nên giết, không được giết!” Nhờ vậy mà chặn đứng được việc 

làm sát sanh  hại  mạng kia, phải biết đó chính  là sức  mạnh  và tác dụng của 

Giới. 

Quan,  giải theo chữ có nghĩa  là “đóng”, hàm  nghĩa người thọ Bát Giới  này 

không còn làm bất cứ việc ác hại nào nên cánh cửa của tam ác đạo bị đóng 

chặt  lại, không còn có thể  vào trong  ba đường dữ nữa. Té ra, ba đường  địa 

ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh  đều  có  cửa  để  vào.  Bình  thường,  cánh  cửa  tam  ác 

đạo luôn khép kín, bất cứ ai muốn tiến vào đều phải mở lấy, nhớ rằng không 

ai mở giùm mình ngoài chính mình tự mở. Ðằng sau cánh cửa, rõ ràng toàn 

là điều khốn khổ, sao lại tìm đến? Cũng chỉ vì không tự chủ được mình, tạo 

bao điều ác  nghiệp, cánh cửa tam ác đạo  kia tự mở, rồi  mình bước  vào  hồi 

nào  không  hay,  chịu  bao  điều  quả  báo  khó  kham.  Hiện  nay,  thọ  Bát  Quan 

Trai  Giới  rồi  không  tạo  các  tội  ác  nữa,  đừng  nói  cửa  tam  ác  đạo  chưa  mở, 

chúng ta quyết không đến mở, mà ngay đến cửa này có mở rồi, ta cũng đóng 

nó  lại  để  có  muốn  vào,  vào  cũng  không  được.  Như  vậy,  chúng  ta  thấy  rõ 

ràng: Cửa tam ác đạo  mở  là do tự ta  mở bằng cách gây biết bao tội  lỗi. Và 

cũng do chính chúng ta đóng bằng cách tu các thiện pháp, tạo bao việc lành. 

Cho nên tục ngữ có câu: “Họa phúc không cửa, do ta tự mời” (Họa phúc vô 

môn,  duy  nhân  tự chiêu).  Hay  còn  nói:  “Thiên  đường  có  lối  không  ai  đến, 

địa ngục không cửa vẫn tự vào” (Thiên đường hữu lộ nhữ bất tẩu, địa ngục 

vô  môn  nhữ tự khai). Nên đã  là đệ  tử Phật, chẳng  những không  nên đi  mở 

cửa tam ác đạo  mà còn phải đi đóng cửa  này  lại, có vậy  mới hợp  với  ý thú 

học Phật. 

“Trai”, thường giải thích như sau: Vì tư tưởng con người từ sáng đến tối tạp 

loạn không dừng, khi nghĩ đến này, lúc tưởng đến kia, không bao giờ ngừng 

nghỉ. Hiện tại, vận dụng một phương pháp khiến các tư tưởng tạp loạn được 

chuyên  chú  vào  một  cảnh,  không  còn  lăng  xăng,  rối  loạn.  “Trai”  còn  có 

nghĩa  thanh  tịnh,  như  thế  tục  thường  có  Trai  Thái  Quán  (tiệm  chay),  vừa 

bước vào đã thấy thật thanh khiết. Phải biết hoàn cảnh thanh khiết rất quan 

trọng,  như đến  nơi  nào  sạch  sẽ,  vẫn  thấy  thư thái;  nếu  chỗ  dơ  dáy,  ắt  sanh 

tâm nhờm gớm. Nội tâm con người thường nhận thức và cảm giác như vậy 

trước cảnh bên ngoài. Sở dĩ gọi Trai là “thanh tịnh” bởi vì Trai Giới có thể 

giúp cho tâm được thu nhiếp tịch tĩnh, đoạn được hết  mọi tội lỗi, phát sanh 

được sức phòng hộ căn môn. Căn môn là cửa của sáu căn. Thế gian đầy dẫy 

tội ác đều do sáu cửa này tạo ra. Như mắt thấy Sắc, thích thì khởi lòng tham, 

ghét  thì  khởi  lòng  sân,  rồi  đưa  đến  hành  động  hoặc  chiếm  hoặc  bỏ,  gây  ra 

bao tội ác. Nếu muốn không tạo ác, phải tìm cách thủ hộ, đề phòng căn môn, 

đừng để cho nó chạy theo cảnh giới bên ngoài. Có vậy mới dứt trừ hết được 

các tư tưởng tạp loạn, xa rời các thứ gây đến lỗi lầm, không còn bị tà dục ở 

thế  gian  ô  nhiễm.  Chính  vì  Trai  có  nghĩa  là  thanh  tịnh,  nên  hàng  kẻ  sĩ  và 

thục nữ thích gọi tịnh thất hay thư phòng mình là “trai”, biểu thị siêu nhiên 

thoát tục, không bị nhiễm thế. 

Như trên đã  giảng, chư  vị đã  hiểu danh từ “Trai  Giới”  gốc  từ  Trung Quốc. 

Các điển lễ trong sách xưa ghi: “Trai giới để thưa với quỷ thần” (Trai giới dĩ 

cáo  quỷ  thần);  cho  nên,  người  xưa  trước  khi  cúng  quỷ  thần  phải  trai  giới, 

tắm rửa cho sạch sẽ. Lúc tu trai tức phải có giới, cho nên gọi chung là “Trai 

Giới”. Ðặc tánh của  Trai  là tẩy sạch  nội tâm, không để cho các  ý  niệm bất 

tịnh tồn tại. Năng lực của Giới ở chỗ phòng hoạn, không để cho các hành vi 

bất chánh được hoạt động. 

Trai  theo  Ấn  có  nghĩa  Bố  Tát  hoặc  Bao  Sà  Ðà,  bao  gồm  hai  ý  nghĩa  “tịnh 

trụ”  và  “trưởng  dưỡng”.  Cư  sĩ  tại  gia  vào  các  ngày  lục  trai,  thọ  Bát  Quan 

Trai Giới để trừ khử dần các ác pháp, đồng thời tu tập thêm các pháp lành, 

thiện  pháp  mỗi  ngày  mỗi  tăng,  ác  pháp  mỗi  ngày  mỗi  giảm,  nhờ  vậy,  thân 

tâm  mới  trụ  nơi  thanh  tịnh,  không  bị  trụ  trọn  ngày  nơi  phiền  não  và  tội 

nghiệp, vì vậy gọi là “tịnh trụ”. Thứ nữa, hàng tại gia học Phật, nhờ thọ bát 

vào các ngày lục trai, thiện pháp mỗi ngày mỗi tăng trưởng, bởi lẽ bất kỳ ai 

nếu  muốn công đức được trưởng dưỡng, bắt buộc phải tu tập không ngừng. 

Nếu  nay tu  mai  nghỉ, ắt không sao trưởng  dưỡng. Trong  Trí Ðộ  Luận, ngài 

Long Thọ dạy: “Hành thọ Bát Giới, đó là Bố Tát, Tần gọi Thiện Túc”, ý nói: 

Bố Tát còn dịch là Thiện Túc, nghĩa là thọ trì Bát Giới, khéo an trụ nơi pháp 

thanh tịnh, không còn bị dục nhiễm trần lao quấy phá, nên gọi là “thiện túc” 

(khéo trú). 

Liên quan đến vấn đề  này, trong Trí Ðộ  Luận  ghi: “Thọ  hành tám  giới, tùy 

học các Phật pháp, gọi  là Bố Tát,  nguyện  giữ phúc đức  này, đời đời không 

đọa ba ác 1, tám nạn” 2. Ý nói: Người học Phật tại gia phát tâm thọ trì, phụng 

hành  tám  giới,  tự  nhiên  có  thể  tùy  thuận  học  hết  mọi  Phật  pháp;  tu  học  và 

phụng hành Phật pháp như vậy gọi là Bố Tát. Phúc đức Bố Tát này nguyện 

hồi  hướng đời đời kiếp kiếp không đọa ba ác, tám  nạn.  Ba ác, tám  nạn  nói 

theo Phật pháp là không mỹ  mãn, không lý tưởng. Khổ như ba ác không lý 

tưởng đã đành,  mà đến  những  nơi sung sướng tợ thiên  đường  hay  Bắc Câu 

Lô Châu, dù kiếp sống rất thỏa thích, nhưng vì không có cơ hội tu học Phật 

pháp, nên không những không được cho là chỗ tốt lành, mà ngược lại còn bị 

coi là nơi hoạn nạn nữa! Phải biết điều quan trọng nhất của học Phật là có cơ 

hội tu học, nếu sanh vào lúc không có Phật pháp, thử hỏi làm sao y pháp tu 

hành  được?  Cho  nên  sau  khi  thọ  hành  tám  giới,  nên  phát  nguyện  do  công 

đức này, không còn đọa vào ba đường tám nạn. Do đó chứng minh tám giới 

của Phật pháp, bất luận ở Luật hay Luận đều gọi là Bố Tát, còn có thể thêm 

chữ Hộ gọi là Bố Tát Hộ. Hộ có nghĩa là “thủ hộ”, chỉ sự gìn giữ tự tâm,  ý 

nói: người phát tâm thọ trì tám giới phải khắc khắc thủ hộ tự tâm, vì tâm là 

đầu mối của tội họa, tội ác nào cũng do từ tâm ra. Nếu khéo hành đúng tinh 

thần  tám  giới,  luôn  luôn  phòng  giữ  tự  tâm,  ắt  không  phát  triển  ác  nghiệp 

nữa, cho  nên  gọi  là  Bố  Tát Hộ. Thọ trì  Bát Quan Trai Giới  dĩ  nhiên không 

chỉ chuyên phòng  hộ  nội tâm,  mà phòng  hộ cả thân khẩu  nữa, chính  vì  vậy 

các bậc cổ đức thường bảo: “Nơi tâm gọi Hộ, nơi thân khẩu gọi Giới”. 

Còn có Trai của Bát Quan Trai Giới, có người còn bảo quá ngọ không ăn gọi 

là “trì trai”. Do  nghĩa  này  làm tự thể của  Trai, thậm chí các  giới trước  như 

bất sát… chẳng qua chỉ trợ thành trai thể mà thôi. Lại có người bảo ăn chay 

trường là trường trai, ăn chay sáu ngày là hoa trai. Ðâu biết “trai” của trường 

trai, hoa trai chẳng ăn nhập gì với “trai” của Bát Quan Trai, lại cũng chẳng 

quan  hệ  gì  với  giới  “ăn  ngọ”.  Vì  không  ăn  quá  ngọ  chỉ  là  duyên  phòng 

phạm, cùng trai thể vô can. 

Trong kinh đức Phật dạy: Căn cứ vào truyền thuyết của các tôn giáo Ấn, thế 

giới  này  khi  mới  thành  lập  gọi  là  Kiếp  Sơ,  có  rất  nhiều  ác  thần,  ác  quỷ  có 

nhiều thế lực, thường ở thế gian hút lấy tinh khí của con người vào các ngày 

lục trai. Sự  tồn  vong của sinh  mạng dựa  vào sự duy trì của tinh khí,  mà  hễ 

tinh khí này bị rút mất, ắt sự sanh tồn phải bị đe dọa. Vì vậy, ai nấy cũng vì 

sự sanh tồn mà sanh tâm đề phòng. Bấy giờ, có một vị đại trí huệ muốn trừ 

sạch  các  mối  nguy  này,  nên  bảo  mọi  người  rằng:  “Ðừng  sợ  sệt,  đã  có  biện 

pháp.  Chỉ  cần  mọi  người  cứ  vào  sáu  ngày  trai,  không  ăn  nguyên  ngày  cho 

tâm  tịch  tĩnh,  thân  được  tiết  chế;  nhờ  vậy,  ác  thần,  ác  quỷ  không  sao  hút 

được tinh khí. Tinh khí được bảo toàn, mạng sống không phải lo mất!” 

Như thế, thuở giờ bên Ấn đã có lục trai nhật; hơn nữa, vào lục trai nhật còn 

không  ăn  bất  cứ  gì.  Sau  này  khi  Phật  xuất  thế,  ngài  thấy  phương  pháp  lục 

trai  nhật  có  thể  duy  trì,  song  cần  phải  sửa  đổi  để  thích  hợp  với  Phật  pháp, 

nên thay vì “không ăn” đổi thành “quá ngọ không ăn”, gọi là “không ăn phi 

thời”.  “Phi  thời”  ý  chỉ  sau  12  giờ,  qua  giờ  đó  thì  không  ăn  nữa,  đó  là  một 

trong Bát Giới. 

“Không  ăn  phi  thời”  đã  là  một  trong  tám  giới,  đương  nhiên  không  phải  là 

trai  thể,  ai  bảo  đó  là  trai  thể  tức  ngộ  nhận  đó  vậy.  Nhưng  có  thể  có  người 

bảo: “Ăn cơm đâu phải là tội ác, không phải giờ mà ăn thì có sao đâu?” Phải 

biết rằng ăn uống là duyên tăng thượng trầm luân sanh tử của chúng sanh, do 

đó không nên xem thường. Tại sao ăn uống lại là tăng thượng duyên cho sự 

trầm luân sanh tử của chúng sanh? Chúng ta thường hay nói: “Ăn no ấm cật 

sanh tà vạy”. Ðời sống  người  nào quá đầy đủ, ăn  ngon,  hưởng đủ  hay sanh 

chuyện nghĩ bậy. Ðể giúp ta thanh tịnh, ít dục, đức Phật chế quá ngọ không 

ăn để tiết chế sự tham ăn không cho tăng trưởng, ngăn chặn ác pháp không 

để lan rộng. Cho nên Ðạo Tuyên Luật Sư bảo là: “Duyên phòng đó vậy” rất 

đúng. Nếu bảo giới “không ăn phi thời” là trai thể, các giới khác là trợ thành 

trai  thể  thì  không  hạp  với  nghĩa  trên.  Chúng  ta  phải  hiểu  cho  rõ  điểm  này. 

Nếu không thọ trì Bát Quan Trai Giới, chỉ mải lo đặt nặng vấn đề “không ăn 

phi thời” mà xao lãng các giới kia, như vậy không hợp với tinh thần của Bát 

Giới. 

Bát Quan Trai Giới còn gọi là Cận Trụ Luật Nghi, hay Trưởng Dưỡng Luật 

Nghi. Ý nói: Người phát tâm thọ Bát Quan Trai Giới thiện căn ban đầu vốn 

rất nhỏ nhưng lâu ngày sẽ tăng trưởng nhờ thọ tám giới. Hoặc có thể nói như 

vầy:  Người  học  Phật  tại  gia  khéo  phát  tâm  thọ  trì  tám  giới,  huân  tập  công 

đức này không ngừng, lâu dần căn lành xuất gia càng tăng trưởng. Bởi vì thọ 

Bát Quan Trai Giới chủ yếu để tập đời xuất gia, tuy chỉ trong một ngày một 

đêm;  nếu  một  tháng  thọ  một  lần  hay  nhiều  lần  ắt  sẽ  huân  tập  và  trưởng 

dưỡng căn lành xuất gia. Cho dù vốn không có ý niệm xuất gia, do vì thường 

thọ Bát Quan Trai Giới, chịu sống đời xuất gia, lâu ngày sẽ cảm nhận được 

đời  xuất  gia  rất  hợp  với  mình.  Do  vậy,  ắt  tự  nhiên  nghĩ  rằng  tại  gia  chẳng 

bằng  xuất  gia.  Ðó  chính  là  trưởng  dưỡng  căn  lành  xuất  gia.  Bởi  vì  khéo 

trưởng dưỡng như vậy, nên đức Phật còn gọi Bát Quan Trai Giới là Trưởng 

Dưỡng Luật Nghi. 

Còn tại sao gọi là Cận Trụ Luật Nghi? Nói giản lược là do vì thân cận Tam 

Bảo,  an  trụ  ở  đạo  tràng  của  Tam  Bảo,  chịu  sự  huân  tập  của  tư  tưởng  Tam 

Bảo, như chư vị hiện đang trụ ở đạo tràng này vậy. Nói rõ hơn có ba nghĩa:   

1. Thứ  nhất,  cận thời  nhi trụ (ở thời  gian  ngắn). Ý  nói: Chỉ thọ  giới trong 

một  ngày  đêm;  xét  về  mặt  thời  gian,  chỉ  trụ  trong  một  thời  gian  quá  ngắn 

tạm, trong vòng 24 giờ. Vì vậy gọi là Cận Trụ Luật Nghi. 

2. Thứ hai,  cận tận thọ giới trụ. Chúng xuất gia, bất luận là tỳ kheo hay sa 

di, không thọ giới thì thôi, như phát tâm thọ giới tất phải cả đời trì giới. Như 

hôm nay thọ giới Tỳ Kheo rồi thì phải giữ cho đến khi thọ mạng hết, giới thể 

mới lìa thân. Trước lúc chết, chỉ cần đừng phá giới căn bản, giới thể luôn tại 

thân tâm, có tác dụng phòng quấy ngăn ác, cho nên hàng tứ chúng xuất gia 

phải  giữ  giới đến chết. Bát Quan Trai Giới tuy chỉ tạm thời  một  ngày đêm, 

nhưng đó  là quy tắc xuất  gia tạm  thời cho hàng  nhị chúng tại  gia, tuy chưa 

xuất gia, song vẫn tạo được thắng nhân cho giới xuất gia tận hình thọ. Bởi vì 

từng  lần từng  lần thọ trì,  huân tập,  không  ngừng tăng trưởng căn  lành  xuất 

gia; dần dà nhận thấy thọ từng lần chẳng bằng một lần xuất gia thọ Ðại Giới 

đến  trọn  mạng  sống.  Như  vậy  đủ  thấy  Bát  Quan  Trai  Giới  một  ngày  một 

đêm tợ hồ rất ngắn, nhưng rất gần với giới xuất gia một đời, nên còn có thể 

gọi  là “phương tiện ban đầu” cho  giới  xuất  gia trọn đời. Vì  vậy  gọi  là Cận 

Trụ Luật Nghi. 

3. Thứ  ba,  cận  A  La  Hán  trụ.  Ý  nói: Thọ  Bát  Quan  Trai  Giới  học  tập  đời 

xuất  gia, đó  là  hành  môn của  A  La  Hán,  nên thọ  giới chính  là tu  học  A  La 

Hán. Như thường tu học A La Hán pháp, người thọ hành Bát Quan Trai Giới 

này, chẳng bao lâu, trong tương lai ắt chứng được A La Hán quả. Tuy hôm 

nay còn là một kẻ phàm phu, song nhờ thân cận chỗ A La Hán, cùng A La 

Hán gần gũi, nên gọi là Cận Trụ Luật Nghi. 

Danh nghĩa của Bát Quan Trai Giới tóm tắt giải nghĩa như vậy. Chúng ta có 

thể thấy rõ ràng: tu Bát Quan Trai Giới trong vỏn vẹn có một ngày một đêm, 

thanh  tịnh  thân  tâm,  phòng  hộ  giữ  mình.  Tuy  chưa  xuất  ly  tam  giới  ngay 

được,  nhưng  nhờ  nương  công  đức  Trai  Giới  này,  gieo  trồng  hạt  nhân  xuất 

thế thù thắng; tương lai chắc chắn được giải thoát. Học Phật mục đích quan 

trọng và lớn nhất chính là sự giải thoát dứt sanh tử, như nếu chưa đạt được 

giai đoạn này thì rồi sẽ lại bị chìm đắm trong biển sanh tử mãi không ngày 

ra. Chư Phật vì  muốn hóa độ chúng sanh nên đặc biệt chỉ bày pháp môn hy 

hữu,  phương  tiện  tối  thắng  này.  Mong  chư  vị  thọ  giới  không  nên  xem 

thường đó vậy! 





---o0o--- 

Chương 3 - Chế Lập Duyên Khởi 



Tất cả Giới Luật trong Phật giáo đều do đức Phật chế, có hai loại khác nhau: 

Một  loại  phải  đợi  nhân  duyên  mới  chế,  một  loại  không  cần.  Loại  có  nhân 

duyên rồi chế  là  Thanh Văn  Luật Nghi Giới;  loại không cần  nhân duyên  là 

Bồ  Tát  Tam  Tụ  Giới.  Gọi  là  “đợi  nhân  duyên  mới  chế”  là  vì  phải  có  một 

nhân  duyên  nào  xảy  ra,  đức  Phật  mới  nhân  đó  chế  giới.  Cho  nên  Sa  Di  có 

nhân  duyên  chế  lập  Sa  Di  Giới,  Tỳ  Kheo  có  nhân  duyên  chế  lập  Tỳ  Kheo 

Giới. Hiện nay quý vị thọ Bát Quan Trai Giới là một loại Luật Nghi Giới, tất 

nhiên phải có duyên khởi chế lập của nó. Ðại Thừa Bồ Tát Giới không vậy, 

do  Như  Lai  nhất  thời  chế  lập,  trong  một  lần  Ngài  chỉ  bày  cặn  kẽ  giới  Ðại 

Thừa  Bồ  Tát  mà  chẳng  phải  đợi  đến  một  nhân  duyên  nào  xảy  ra  mới  chế 

giới. Cho nên giới Ðại Thừa, Tiểu Thừa không chỉ khác nhau ở nội dung mà 

còn khác ở phương thức chế lập. 

Ðức Phật vì chúng ta chế Bát Quan Trai Giới do nhân duyên nào, đó là điều 

hôm nay tôi muốn trình bày đến chư vị. Chư vị phát tâm thọ Bát Quan Trai 

Giới,  điều  này  thực  tốt,  song  nếu  không  biết  duyên  khởi  chế  lập  Bát  Quan 

Trai Giới thì thực không mỹ mãn. 

Cầu thọ Bát Quan Trai Giới, thực mà nói, vốn không cần hạn định thời gian, 

như thọ hằng ngày cũng được, một tháng thọ hai mươi ngày, mười lăm ngày 

gì cũng được. Thọ càng nhiều ngày càng được lợi ích, song vì một số người 

đầu óc rối ren chuyện gia đình, vì để duy trì đời sống gia đình, đôi khi phải 

cầu niềm vui thế tục, không thể xả bỏ hết được, cũng không có nhiều thì giờ 

để thường đến thọ Bát Quan Trai Giới. Ðức Phật vì muốn thích ứng với thời 

gian của mọi người nên chế định thọ bát trong lục nhật trai. Như kinh Ưu Bà 

Di Ðọa Xá Ca thuyết minh cho điều này: “Người ta có nhiều nỗi lo chuyện 

nhà, cho nên ta dùng cách cho thọ Bát Giới trong lục nhật trai. Nếu có người 

hiền thiện nào muốn được quả A La Hán, muốn mau thành Phật, hoặc muốn 

sanh Thiên, phải tự đoan nghiêm tâm, nhất ý bất loạn, một tháng mười lăm 

ngày  trai  cũng  tốt,  hai  mươi  ngày  trai  cũng  tốt.  Người  lo  nhiều  chuyện  gia 

đình chỉ cần một tháng sáu ngày”. Ðức Phật chế định thọ Bát Quan Trai vào 

lục trai nhật hoàn toàn vì hàng tại gia học Phật. 

Theo tình hình hiện nay xét, phải nói rằng sự chế định này của đức Phật quả 

là sự chọn lựa từ nơi trí huệ của Ngài, bởi vì đến cái thời đại phát triển máy 

móc  này, đừng  nói  một  tháng thọ  bát sáu  ngày khó  làm,  mà đến  một tháng 

một ngày cũng không phải dễ. Ngày xưa vào thời đại nông nghiệp, công việc 

đã không bận bịu như ngày nay, mà đời sống cũng không chật vật như hiện 

giờ. Cứ xem tình trạng hiện nay, ai nấy cũng bận cả ngày, bận đến bù đầu bù 

cổ,  đến  chuyện  nhà  còn  lo  không  xuể.  Vì  vậy,  từ  vợ  đến  chồng  cả  ngày  lo 

chuyện gia đình, giờ lại bảo ông hay bà bỏ chuyện nhà đi thọ bát thì quả là 

chuyện nan đắc. Bởi thế, quý vị trong trăm thứ lo, bỏ chút thời giờ nghỉ thọ 

Bát Quan Trai Giới, thực rất đáng tán thán. 

Bậc Ðại Thánh Thích Ca Mâu Ni xuất hiện cách đây hơn 2.500 năm quan sát 

tình thế lúc ấy, biết thế nhân không dễ thọ giới, nên mới chế trong lục nhật 

trai thọ Bát Quan Trai Giới, phải nói đức Phật đã sớm biết thời kỳ Mạt Pháp 

càng  khó  thực  hiện.  Sự  thực  quả  vậy,  đừng  nói  một  tháng  sáu  ngày,  một 

tháng một ngày cũng không mấy ai phát tâm. 

Lục trai nhật đức Phật chế định là sáu ngày nào? Theo nông lịch của chúng 

ta thì vào các ngày 8, 14, 15, 23, 29 và 30 mỗi tháng. Nhưng vì nông lịch có 

tháng đủ, tháng thiếu không có ngày 30, phải lấy 28 và 29 thế 29 và 30, như 

vậy vẫn đủ một tháng sáu ngày. 

Hàng  cư  sĩ  tại  gia  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới  danh  xưng  khác  với  hàng  cư  sĩ 

không thọ Bát Giới. Dù thọ Tam Quy Ngũ Giới nhưng không thọ Bát Quan 

Trai Giới thì chỉ gọi là Ưu Bà Tắc hoặc Ưu Bà Di. Còn nếu có thọ Bát Quan 

Trai  Giới  thì  được  gọi  là  “tịnh  hạnh  ưu  bà  tắc”  hoặc  “tịnh  hạnh  ưu  bà  di”. 

Tịnh  hạnh  ở  đây  có  tánh  cách  rất  trọng  yếu.  Như thọ  Ngũ  Giới  vốn  không 

chủ trương tuyệt hẳn dâm dục, sự quan hệ chính thường giữa vợ chồng vẫn 

được chấp nhận, cho nên gọi là “tận hình thọ bất tà dâm” (đến chết không tà 

dâm).  Nhưng  trong  một  ngày  đêm  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới,  chẳng  những 

không  được  tà  dâm,  mà  ngay  đến  sự  quan  hệ  chính  thường  giữa  vợ  chồng 

cũng bị cấm chỉ, cho nên khi tuyên giới thường nói: “Nhất nhật nhất dạ bất 

dâm dục” (một ngày một đêm không dâm dục) là để hiển thị tinh thần hoàn 

toàn thoát ly quan hệ nam nữ. Có vậy mới thành chân chánh thanh tịnh hạnh. 

Cho nên tịnh hạnh ưu bà tắc, tịnh hạnh ưu bà di chẳng phải hành Tam Quy 

Y, thọ Ngũ Giới mà được gọi. Phải thọ Bát Quan Trai Giới vào lục nhật trai 

mới có danh xưng là “tịnh hạnh”. 

Phật pháp  nói chữ “trai” trong  lục trai  nhật, chủ  yếu chỉ thọ  Bát  Quan  Trai 

Giới.  Ðiều  này  đã  giảng  trong  phần  Danh  Nghĩa.  Nhưng  thuở  giờ  nhiều 

người  ngộ  hội, cho rằng ăn chay  là  Trai, cho  nên  dân  gian  vẫn thường  hay 

nói:  “Phát  tâm  tin  Phật,  ăn  chay  trường  kỳ  gọi  là  trường  trai.  Còn  nếu  chỉ 

phát  tâm  ăn  chay  vào  sáu  ngày  gọi  là  hoa  trai”.  Ðúng  vậy,  chỉ  chuyên  ăn 

chay không còn ăn thịt là điều Phật pháp  đề  xướng cực  lực,  hy  vọng trong 

lúc trường trai, bồi dưỡng tâm đồng tình, tăng trưởng tâm từ bi. Nhưng nói 

chính xác: Trai của Phật pháp không phải chỉ ăn chay, còn phải thọ trì giới 

“không  ăn  quá  ngọ”  và  các  giới  của  Bát  Giới,  mới  được  là  chơn  chánh  trì 

trai. Ðiểm này chúng ta cần phải phân biệt cho rõ, không nên nhập bừa làm 

một. 

Nhân duyên chính đức Phật chế định cho  thọ Bát Quan  Trai Giới  trong  lục 

nhật trai là để cho hàng tại gia nhị chúng gieo trồng căn lành giải thoát, thú 

hướng  xuất  ly,  nên  vào  những  ngày  lục  trai,  nên  đến  trước  chư  Tăng  thỉnh 

truyền tám giới này, nương nhờ thời gian ngắn ngủi này xa rời mọi sự phiền 

lụy ở thế gian, chuyên tâm nhất chí tu học Phật pháp để tuy thân còn ở nhà 

mà không hề bị bụi trần làm  mê, vững bước trên con đường giải thoát. Ðức 

Phật đại từ đối với sự hóa độ hàng đệ tử này, một mặt quan sát tìm thời gian 

cho họ tu học, một mặt không quên dẫn dắt họ hướng đến giải thoát. Ðây là 

thiện xảo phương tiện của Ngài. Ðức Phật luôn vì chúng ta nghĩ bày, chúng 

ta nên tuân theo sự chỉ dạy của Ngài thực hành từng bước chắc, để khỏi cô 

phụ ân đức hóa độ của Ngài. 

Tại  sao  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới  vào  các  ngày  lục  trai?  Căn  cứ  theo  Kinh, 

Luật, có hai lý do khác nhau, phân biệt như sau:   

a. Thứ  nhất,   theo  ngài  Long  Thọ  trong  Trí  Ðộ  Luận:  sở  dĩ  đức  Phật  chọn 

lục trai nhật tu Bát Quan Trai Giới vì theo truyền thuyết của các tôn giáo cổ 

bên  Ấn,  trong  sáu  ngày  này  thế  gian  thường  có  loài  quỷ  dữ  theo  sau  con 

người, rình đoạt lấy sanh mạng. Nếu không đoạt  mạng thì cũng gây cho họ 

chuyện  nghịch  ý.  Vì  vậy,  vào  thời  kỳ  dân  trí  chưa  mở  mang,  người  ta  cho 

rằng sáu ngày là những ngày cực xấu, và ai cũng sợ hãi khi tới những ngày 

này. Do vậy, theo truyền thuyết có một vị thánh nhân đại trí huệ, vì muốn trừ 

diệt  sự  khủng  bố  này,  nên  dạy  mọi  người  phải  làm  phúc,  tu  thiện  vào  sáu 

ngày đó. Nhưng sự trì trai tu phúc đó không giống sự thọ trì Bát Quan Trai 

Giới của Phật giáo, chỉ dạy cả ngày đừng ăn gì cả, vì cho rằng như vậy quỷ 

dữ không theo được. Theo Phật giáo thì quỷ phần nhiều là ngạ quỷ, các tôn 

giáo xưa của Ấn Ðộ cũng đều nhận như vậy. Bởi vì là ngạ quỷ (quỷ đói) nên 

khi thấy người ăn uống, phải chịu đựng cơn đói rất là khổ sở. Nếu may gặp 

loại quỷ có chút thiện lương, có khổ sở và đói cũng nhẫn nại chịu đựng. Còn 

chẳng may gặp quỷ dữ ắt sanh khởi ác tâm, cho rằng tại sao loài người được 

no đủ mà mình chịu đói khát nên nghĩ cách làm khổ con người. Rồi thì loài 

người vì tránh họa quỷ nên trong ngày đó không dám ăn. Ðó là truyền thuyết 

của Ấn Giáo. 

Các  tôn  giáo  cổ  ở  Ấn  đã  bày  ra  lục  trai  nhật,  và  truyền  đến  đời  Phật  vẫn 

được  thịnh  hành.  Bấy  giờ,  đức  Phật  thấy  trì  trai  tu  phúc  là  một  việc  tốt, 

nhưng Ngài sửa đổi lại thành Bát Quan Trai Giới, dạy mọi người: trì trai tu 

thiện  làm phúc rất đúng,  nhưng đâu phải chỉ trọn  ngày không ăn là đủ, còn 

phải trì giới mới thực sự trừ tai tránh nạn được. Như Trí Ðộ Luận nói: “Phải 

như chư Phật giữ tám giới trong một ngày một đêm, không ăn quá ngọ, công 

đức này đem  mình đến Niết Bàn”. Ðức Phật coi nặng chuyện không ăn quá 

ngọ vì Ngài cho rằng tảo và ngọ phạn, hai bữa này không ảnh hưởng đến sự 

đói khổ của ngạ quỷ, còn buổi chiều là giờ ăn của ngạ quỷ, nên hễ thấy ai ăn 

thì  ngạ quỷ phải chịu sự đói khổ dày  vò. Vì  lẽ ấy, đức Phật thay  vì cấm ăn 

như  Ấn  Giáo,  thì  cấm  ăn  quá  ngọ  và  thêm  các  giới  khác.  Như  vậy,  không 

những tu thiện, tăng phúc, tiêu tai miễn nạn, mà còn nhờ công đức này đến 

được Niết Bàn. Do đây biết rằng nghi thức tôn giáo trì trai vào lục trai nhật 

không  phải  là  của  Phật  giáo  bày  ra,  mà  có  sẵn  ở  Ấn,  đức  Phật  chỉ  sửa  đổi 

thành  Bát  Quan  Trai  Giới,  để  không  phải  chỉ  trừ  tai  nạn,  mà  còn  để  gây 

trồng nhân xuất gia giải thoát. Ðó là thiện xảo phương tiện của Phật. 

Phật  pháp  sửa  đổi  nhiều  lại  nhiều  nghi  thức  của  Ấn  giáo  cổ  xưa,  như kinh 

Tạp A Hàm quyển 93 từng đề cập đến việc bà la môn dùng ba thứ lửa để tế 

tự. Ðức Phật  xem  hành động đốt  lửa tế trời của bà  la  môn  hoàn toàn  là  mê 

tín. Nhưng khi đi hóa độ bà la môn, Ngài khéo dùng thiện xảo phương tiện, 

không trực tiếp chỉ cái sai lầm của họ, mà vẫn khen họ dùng tam hỏa tế trời 

rất  hay,  “nhưng  có  điều  trong  giáo  pháp  của  ta,  cũng  có  ba  thứ  lửa.  Nếu 

được giống như thứ lửa của ta thì còn đạt được công đức vô kể”. Bà la môn 

nghe lấy làm kỳ quái, không biết Ngài thờ lửa gì, nên cầu hỏi Phật. Ngài bèn 

khai thị: “Ba thứ lửa của ta là: Cúng dường cha mẹ gọi là lửa căn bản (gốc). 

Cúng dường vợ con, quyến thuộc gọi là lửa nhà. Cúng dường sa môn, bà la 

môn gọi là lửa phúc điền”. 

Mục  đích  thờ  lửa  của  bà  la  môn  không  ngoài  mong  muốn  được  chư  thiên 

ban phúc, nhưng đâu biết chỉ như vậy thôi thì thực không sao đạt được phúc. 

Ðức  Phật  nhận  rằng  cầu  Thiên  ban  phúc  chẳng  bằng  cầu  phúc  ngay  ở  thế 

gian hiển thật này. Ðó là con đường cầu phúc hợp lý nhất, vì lẽ nơi gia đình 

không  lỗi  nhờ  hiếu thuận cúng dường cha mẹ,  làm cho tình  vợ chồng thêm 

hòa thuận; về mặt tôn giáo thì cúng dường sa môn, bà la môn được công đức 

vô cùng. Bà la môn nghe đức Phật nói, thấy được cách thờ lửa của Ngài rất 

hợp  lý,  nên  vứt  bỏ  hết  khí  cụ  thờ  lửa,  theo  Ngài  học  đạo.  Nên  biết  lửa  đại 

biểu cho sự ấm áp. Quan hệ giữa người với người quan trọng nhất vẫn là đạt 

được sự ôn noãn. Gia đình và tôn giáo cũng vậy, phải được sự ôn noãn, nên 

gọi là tam hỏa (ba thứ lửa). 

Ngoài ra còn có tín đồ thần giáo lễ bái sáu phương. Ðức Phật cũng dạy lễ bái 

sáu phương, nhưng đó là nghĩa vụ giữa cha con, thầy trò, vợ chồng, bạn bè, 

quyến thuộc, chư Tổ, sư trưởng và tín đồ (Trung A Hàm: Thiện Sinh Kinh). 

Qua các sự việc trên, chúng ta đều nhận thấy: để cảm hóa tín đồ các tôn giáo 

khác, không nên đả kích, chê bai họ là sai trái, mà nên khéo léo dùng lý chỉ 

cái  hay  cho  họ,  người  có  chút  lý  trí  ắt  sẽ  tiếp  nhận  mọi  điều  hợp  lý,  trừ  ra 

những kẻ cực kỳ cố chấp. Ðức Phật đã dùng lề lối này sửa đổi lại nhiều nghi 

thức của các tôn  giáo cổ thành cách thức hợp tình,  hợp  lý của Phật  giáo có 

nhiều hiệu quả hơn nữa. Vì vậy, trong Phật pháp có nhiều nghi thức căn bản 

không phải của Phật giáo lập ra. 

Thứ hai, theo kinh Tứ Thiên Vương: Sở dĩ đức Phật cho thọ Bát Quan Trai 

Giới vào lục trai nhật, vào các ngày này, chư Thiên thường đến nhân gian để 

xem  xét thiện ác. Vì  vậy, đức Phật dạy đồ chúng: Mỗi  ngày trai, các người 

phải  chú  ý  tâm  mình,  xem  hướng  thiện  hay  hướng  ác?  Nếu  là  hướng  thiện 

thì phải  gìn  giữ  luôn  luôn. Nếu  là  hướng  ác thì phải  lập tức dừng  ngay  lại. 

Chẳng những quan sát tâm như vậy mà ngay đến thân và khẩu cũng phải cẩn 

thận,  không  thể  lơ  đãng.  Ðức  Phật  dựa  vào  truyền  thuyết  của  Ấn  giáo:  Ðế 

Thích Thiên của Dục Giới đầy đủ phúc đức, bên dưới có Tứ Thiên Vương. 

Vào  các  ngày  trai,  Ðế  Thích  sai  sứ  giả  đi  tuần  tra  nhân  gian,  xem  thiên  hạ 

làm thiện nhiều hay ác nhiều. Nếu ác nhiều thì trừng phạt, gây cho nhân loại 

nhiều  điều  nghịch  ý.  Nếu  thiện  nhiều  thì  ủng  hộ  bằng  cách  cho  nhân  loại 

nhiều  việc  tốt  lành.  Ðó  là  trách  nhiệm  của  Tứ  Thiên  Vương.  Theo  trong 

kinh: Ngày 8 mỗi tháng, Tứ Thiên Vương phái sứ giả đi tuần tra nhân gian, 

xem  hoạt  động  của  nhân  loại,  bất  luận  thiện  hay  ác  đều  phải  báo  cáo,  như 

ông Táo của Trung Quốc có bức liễn đề: “Trên trời tâu chuyện tốt, dưới đất 

được bình an”. Ngày 14 của mỗi tháng, sai Thái Tử của Tứ Thiên Vương đi 

tuần tra. Ngày 15, Tứ Thiên Vương đích thân đi. Ngày 23 lại sai sứ giả tuần 

xét.  Ngày  29  đến  Thái  Tử  tuần  tra.  Ngày  30  Tứ  Thiên  Vương  đi  xem  xét. 

Luận Tỳ Bà Sa quyển 41 nói: “Vào các ngày trăng sáng, tối, thường ngày 8 

hoặc 14, hoặc 15, chư thiên 33 từng trời tập họp ở Thiện Pháp Ðường, luận 

kể thế gian bao nhiêu thiện ác, thấy người làm thiện thì ủng hộ, thấy người 

làm  ác  thì  hủy  đi”.  Ðế  Thích  cân  nhắc  việc  thiện  ác  ở  thế  gian,  hoàn  toàn 

theo  lời  báo  cáo  của  Tứ  Thiên  Vương.  Trong  kinh  nói:  Chư  thiên  đi  tuần 

nhân gian, nếu thấy nhân loại trì giới như pháp, cần hành bố thí, hiếu thuận 

cha mẹ, liền báo với Thiên Ðế Thích. Ðế Thích hoan hỷ ban phúc cho nhân 

loại,  khiến  thế  gian  mưa  thuận  gió  hòa,  quốc  thái  dân  an.  Nếu  ngược  lại, 

nhân  loại  hẳn  không  thể  sống  bình  yên.  Ðế  Thích  có  kệ:  "Tháng  sáu  ngày 

thần du, thọ trì thanh  tịnh  giới,  người  này  mạng chung  rồi, công đức chẳng 

khác  tôi”.  Ðức  Phật  nghe  Ðế  Thích  nói  kệ  rồi,  liền  bảo  các  tỳ  kheo:  “Ðế 

Thích nói kệ tuy không phải cứu cánh, nhưng không phải là sai, các ông nên 

tin vậy”. 

Như  vậy,  chúng  ta  biết  rằng:  Bất  cứ  nơi  đâu,  chỉ  cần  có  người  thọ  trì  Bát 

Quan Trai Giới thì ác quỷ nào cũng phải lánh xa, nơi đó được tốt lành, nên 

nơi  sáu  ngày  đó  thọ  trì  Bát  Quan  Trai  Giới  được  công  đức  nhiều  hơn  các 

ngày khác. Có điều ở đây xin mọi người lưu ý để tránh hiểu lầm, đừng cho 

rằng  trong  sáu  ngày  có  chư  Thiên  lai  vãng  nên  quy  quy  củ  củ,  không  dám 

làm bậy, qua trai nhật rồi đâu lại vào đó. Nên biết rằng làm người ở thế gian 

này,  bất  cứ  lúc  nào,  ba  nghiệp  thân,  khẩu,  ý  đều  phải  như pháp  thanh  tịnh, 

hành vi phải hợp đạo lý. 

Theo  Thành  Thật  Luận:  “Tháng  Giêng,  tháng  Năm,  tháng  Chín  gọi  là  ba 

tháng  lành,  là  tháng  Tỳ  Sa  Môn  thiên  vương  phân  trấn  Nam  Châu”,  tại  gia 

nhị chúng nên thọ trai phúc, tại sao trong kinh chưa nói đến? Thọ trai vào ba 

tháng  lành  đối  với  Phật  đương  nhiên  là  chuyện  tốt  vô  cùng,  nhưng  đối  với 

tục nhân thực khó mà thi hành nên phải tùy thuận sức và khả năng họ, không 

bó buộc cứng ngắc ép họ phải thực hành. Còn lục trai nhật vì thời gian ngắn, 

thực hành tương đối dễ, không đến nỗi cảm thấy bất tiện, nên đức Phật chọn 

thọ Bát Quan Trai Giới vào lục trai nhật. 

---o0o--- 

Chương 4 - Công ích thù thắng 



Thọ  giới, bất cứ  giới  nào cũng có công đức của  nó. Thọ  Ngũ Giới có công 

đức của Ngũ Giới. Thọ Bát Giới có công đức của Bát Giới. Chư vị hiện thọ 

Bát Giới, công đức  như thế  nào? Trước  hết, phải so sánh  với công đức của 

Ngũ  Giới thì  mới rõ được công đức thù thắng của sự  thọ trì  Bát Quan  Trai 

Giới và mới có thể kiên quyết tín nguyện, thọ trì. 

Trong kinh nói: “Giả sử có người nào phát tâm dùng y phục, ẩm thực, thuốc 

men, giường nằm cúng dường cho chúng sanh trong khắp bốn phương, như 

vậy  cho  đến  cả  trăm  năm  trường  kỳ  cúng  dường,  công  đức  người  này  tất 

nhiên không thể nghĩ bàn. Nhưng cho dù công đức có nhiều đến đâu đi nữa, 

cũng  không  bằng  công  đức  thọ  trì  Bát  Quan  Trai  Giới  trong  vỏn  vẹn  một 

ngày đêm”. Giới đức cao tột, thù thắng, điều này ở đây có thể chứng minh. 

Thọ  trì  Ngũ  Giới,  tuy  có  công  đức  lớn,  nhưng  so  với  công  đức  thọ  trì  Bát 

Quan  Trai  Giới  còn  kém  xa.  Trong  Trí  Ðộ  Luận,  ngài  Long  Thọ  thí  dụ  rất 

hay: “Thí dụ như vị tướng đem quân đi đánh trận. Nếu khiếp nhược nhát gan 

thì dầu có  nhiều  năm tác chiến cũng không thể  tạo công  lao phá địch. Còn 

nếu là viên dũng tướng uy mãnh, mau lẹ phá tan cường địch, chỉ trong  một 

ngày  lập  nên công  lớn trong thiên  hạ. Phải  hiểu công đức của Ngũ  Giới  và 

Bát Giới  không đồng, cũng  giống  như vậy”. Bởi Ngũ Giới chỉ có thể  lìa  tà 

dâm, chưa thể trừ tận căn của Dục. Bát Giới đoạn trừ hết dâm, không còn bị 

dục nhiễm làm loạn, sự tướng đồng với vô lậu. Thời gian tuy chỉ một ngày 

một  đêm,  song  được  rất  nhiều  giới  hạnh,  cho  nên  công  đức  vượt  xa  Ngũ 

Giới. 

Tuy nhiên, cũng có điểm phải cần nói rõ. Bất luận thọ trì Ngũ Giới hay Bát 

Giới, theo Ðại Trí Ðộ Luận, điều quan trọng nhất là phải phát tâm rộng lớn. 

Có phát tâm rộng lớn thì tuy giữ giới một ngày đêm vẫn đạt được phúc đức 

thù thắng, nếu không phát tâm rộng lớn dầu giữ Ngũ Giới đến trọn đời, cũng 

chỉ được phúc đức hữu lậu. Thế nên các vị phát tâm thọ Bát Quan Trai Giới, 

không  nên  vì  giải  thoát  hay  công  đức  riêng  mình,  mà  nên  vì  tất  cả  chúng 

sanh thọ  giới  hạnh  này,  nghĩa  là không  xem công đức thọ  giới  là của riêng 

mình, mà coi như của chúng sanh chung có, nguyện cùng chúng sanh đồng 

hướng đến quả vô thượng Phật đạo. Như vậy mới có thể đạt được công đức 

tối thắng. Ðại  Thừa  Phật Giáo  rất đặc sắc ở chỗ  muốn  mỗi  người đệ tử  bất 

luận  làm  việc  công  đức  lành  nào,  cũng  vì  nghĩ  tưởng  đến  hết  thảy  chúng 

sanh, không bao giờ vì lợi ích riêng tư của mình. 

Hoằng Nhất  Luật Sư nói: “Ngũ Giới, Bát Giới đều thuộc về Tiểu Thừa, thế 

 nhưng  muốn  thọ  Giới  Phẩm  phải  phát  Ðại  Bồ  Ðề  tâm.  Chưa  thể  riêng  tu 

 thiện  cho  mình,  thiên  cầu  tịch  diệt,  tuy  vẫn  Khai,  Giá,  Trì,  Phạm,  song 

 không  khác  Thanh  Văn.  Phải  nên  đồng  như  bậc  Ðại  Sĩ  mà  phát  tâm  hành 

 thọ,  như  hằng  tin  trong  sạch,  nỗ  lực  tu  tiến”.  Luật  Sư  lại  nói:  “Bát  Giới 

 thông cả Ðại Thừa lẫn Tiểu Thừa. Tiểu Thừa như các luận Thành Thật. Ðại 

 Thừa  tức  Bồ  Tát  Bát  Giới,  như  các  kinh  Văn  Thù  Vấn  hoặc  Bát  Chủng 

 Trưởng Dưỡng Công Ðức đều nói rõ. Chúng ta đã thọ Bồ Tát Giới, nay thọ 

 Bát Giới tức là Ðại Thừa Bát Giới vậy”. 

Cho nên đã thọ Bồ Tát giới, cũng có thể thọ Bát Quan Trai Giới. Ai bảo thọ 

Bồ  Tát  giới  rồi,  khỏi  cần  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới  thực  là  lầm.  Cứ  như  lời 

Hoằng Nhất Ðại Sư thọ Bồ Tát giới và thọ Bát Quan Trai Giới đã không lập 

lại, cũng không trở ngại nhau. 

Công đức thọ Bát Quan Trai Giới thuộc vô lậu, và còn là Ðại Thừa nên công 

đức  hữu  lậu  thế  gian  không  thể  so  được.  Vì  vậy,  đức  Phật  đã  từng  trách 

mắng  Ðế  Thích.  Một  hôm,  Ðế  Thích  nghe  đức  Phật  nói  các  công  đức  thù 

thắng  của  Bát  Quan  Trai  Giới,  liền  vui  mừng  tán  thán:  “Tháng  Sáu  ngày 

thần  du,  phụng  hành  tám  Trai  Giới,  công  đức  thù  thắng  này,  đồng  với  tôi 

không khác”. Một số người nghe tu Bát Quan Trai được công đức đồng như 

Ðế  Thích  rất  hoan  hỷ,  song  đức  Phật  quở  Ðế  Thích:  “Ông  nói  không  đúng 

đạo lý. Ông cũng không đủ tư cách để nói lời này. Chỉ có bậc A La Hán mới 

nói như vậy được! Vì sao vậy? Ðế Thích ông nên biết: Ông đã không xa rời 

các  phiền  não  tham,  sân,  si,  cũng  không  giải  thoát  được  khổ  lớn  sanh,  lão, 

bệnh,  tử,  biết  bao  ưu  sầu  khổ  não  còn  vây  chặt  thân  tâm  ông.  Sao  lại  dám 

bảo thọ trì Bát Quan Trai Giới được công đức như ông? Thực ra, công đức 

của ông chỉ có thể cảm thọ được quả báo Ðế Thích, còn công đức của người 

thọ trì Bát Quan Trai Giới đủ chứng được quả Bồ Ðề xuất thế của tam thừa 

thánh. Như bậc A La Hán xả gánh nặng sanh tử mới có thể bảo công đức của 

người thọ  Bát Quan Trai Giới đồng  với ta không khác”. Như vậy, chúng  ta 

thấy rõ: phúc đức của Ðế  Thích so  với công  đức  vô  lậu của  Bát  Quan  Trai 

Giới thật là một trời, một vực. 

Hơn nữa, công đức thọ trì Bát Quan Trai Giới chẳng những tương đồng với 

các công đức A  La Hán,  mà còn  là  Bồ Tát ở thế gian. Trong Văn Thù Vấn 

Kinh nói: “Bồ Tát thế gian chính là tám giới” (Thế gian Bồ Tát, Bát Giới giả 

thị). Vậy đủ thấy muốn làm vị Bồ Tát ở thế gian cũng chả khó mấy. Chỉ cần 

phát đại Bồ Ðề tâm thọ trì Bát Giới liền thành thế gian Bồ Tát. Công đức thọ 

trì Bát Giới còn hơn nữa. Như trong kinh Xử Thai nói: “Bát Quan Trai Giới 

là cha  mẹ chư Phật”. Có thể nói công đức này đồng với chư Phật, thậm chí 

chư Phật đều do Bát Quan Trai Giới mà sanh. Kinh Kim Cương nói: “Tất cả 

chư Phật và pháp A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề đều từ kinh này mà 

ra”. Dựa theo câu này, có thể bảo rằng: “Hết thảy chư Phật và các pháp Tam 

Miệu Tam Bồ Ðề đều do từ Bát Quan Trai Giới  mà ra”. Như thế, công đức 

thù thắng của Bát Quan Trai Giới thực là không thể nghĩ bàn. 

Luận Bồ Tát Bổn Sinh Man cũng nói rõ công đức Bát Giới như sau: “Nếu có 

người có thể trì pháp Bát Trai Giới, tuy họ không mặc y phục hoa lệ, nhưng 

họ có y phục tàm quý 3. Phải biết y phục tàm quý trang nghiêm hơn hết mọi 

y phục. Người thọ trì Bát Giới trai pháp, tuy không có bức tường ngăn chặn 

trộm  cướp  bên  ngoài  lẻn  vào  trộm  của  báu,  nhưng  họ  có  thành  trì  vô  hình, 

chế  ngự oán tặc  lục căn cướp đoạt công đức  nội tâm”. Nói  theo Phật  pháp, 

của  cải  có  mất  cũng  không  đáng  tiếc.  Pháp  Bảo  mất  mới  đáng  tiếc.  Muốn 

Pháp Bảo không bị trộm mất, phải xây tường Trai Giới. Thọ Bát Quan Trai 

Giới dù là chủng tộc thấp hèn như Chiên Ðà La, nhờ thọ Bát Giới cũng ở địa 

vị của  thánh, trải qua  một  thời  gian chứng thành Thánh Quả. Nhờ  vậy, Bát 

Giới thật cao quý. Ngày xưa, Ấn Ðộ cho anh lạc là  món trang sức cao quý. 

Người thọ Bát Quan Trai Giới tuy không có anh lạc, châu bảo, nhưng nhờ có 

Bát  Giới  Trai  Pháp  trên  thân  nên  được  đủ  các  thiện  pháp  công  đức  trang 

nghiêm thân. Hơn  nữa, loại trang  nghiêm  này không  một bảo  vật  nào ở thế 

gian  có  thể  bì  được.  Kinh  Ưu  Bà  Tắc  Giới,  phẩm  Bát  Giới  Trai  nói:  “Bát 

Giới  Trai  tức  chính  là  anh  lạc  trang  nghiêm  vô  thượng  Bồ  Ðề”.  Như  vậy, 

người  thọ  trì  Bát  Giới  Trai  Pháp  tuy  không  có  thất  bảo,  kim,  ngân,  nhưng 

chứa đủ bảy pháp tài 4 của nhân thiên, không cần cầu bè cũng băng qua được 

hiểm đạo. 

Công đức thọ trì Bát Giới thù thắng  như vậy, cho  nên trong kinh cũng  nói: 

“Dùng  tất cả trân bảo của  mười sáu  nước lớn cúng dường các tỳ kheo tăng 

không  bằng  công  đức  trì  giới  một  ngày  đêm”.  Tát  Bà  Ða  Luận  cũng  nói: 

“Nếu có vị vua Diêm Phù Ðề hành hạnh bố thí rộng lớn, khiến cho hết thảy 

nhân dân được đủ các bảo vật, công đức này rất lớn, nhưng so với công đức 

thọ trì Bát Giới Trai Pháp, công đức vua Diêm Phù Ðề chưa bằng một phần 

mười sáu”. Các kinh, luận sở dĩ tán thán công đức Bát Giới như vậy vì đây 

là  căn  bản  của  xuất  gia  lìa  tục,  là  hạt  giống  đắc  tam  thừa  Bồ  Ðề,  cho  đến 

thành Phật cũng do một niệm thọ trì Bát Giới Trai Pháp. 

Thọ trì Bát Giới công đức thù thắng như vậy, ắt tự nhiên có thể trừ diệt các 

tội. Ðiều này trong kinh Thiện Sanh nói rất rõ: “Thọ trì Bát Giới có thể trừ 

được các tội  nặng  Ngũ Nghịch”.  Kỳ  dư, các tội khác  dĩ  nhiên không thành 

vấn đề. Ngũ Nghịch gồm các tội: giết cha, giết  mẹ, giết A La Hán, phá hòa 

hợp  Tăng,  làm  thân  Phật  ra  máu.  Các  tội  nặng  này  tương  lai  phải  chịu  quả 

khổ Vô Gián. Nhưng hiện tại nhờ thọ trì Bát Giới, tội nặng Ngũ Nghịch liền 

được tiêu trừ, công đức thù thắng của Bát Trai Giới quả khó nghĩ bàn. Trong 

Trung A Hàm Kinh cũng nói: “Hàng thánh đệ tử đa văn, khi trì tám giới này, 

ghi nhớ mười hiệu của Như Lai, nếu có các điều bất thiện nghĩ ác đều được 

trừ diệt”. Hàng đa văn thánh đệ tử còn phải nương công đức này để diệt trừ 

tội khiên, tu thiện tiến đức, vậy những ai muốn trừ tội tăng phúc nên nhân cơ 

hội này thọ trì Bát Trai Giới. 

Thọ trì  Bát  Trai Giới được công  đức thù thắng  như  vậy, không phải  là  vấn 

đề, vấn đề ở chỗ trong thời  gian  ngắn  ngủi  một ngày  một đêm  làm sao cho 

tịnh  niệm  tương  tục,  để  gìn  giữ  cho  thân  tâm  thanh  tịnh,  nhờ  vậy  mới  đạt 

được  công  đức  như  nói  ở  trên.  Nếu  không,  do  vì  tâm  không  nhất  niệm, 

tưởng  Ðông  nghĩ  Tây,  không  chú  tâm  vào  Trai  Giới,  nên  công  đức  không 

sao thành tựu! Cho nên trong một ngày đêm thọ Trai Giới, phải buông bỏ hết 

mọi  việc thế tục, đem trọn thân  tâm tắm  gội  trong  Phật pháp, chịu sự thấm 

nhuần  của  Phật  pháp  và  tương  ưng  với  pháp  Phật.  Nếu  chỉ  làm  hùa  theo 

người,  thọ  giới  thì  thọ  giới,  nhưng  chưa  hề  chuyển  theo  giới,  kết  quả  một 

ngày trôi qua luống không, thực là đáng tiếc. 

Tịnh niệm cũng tương tục, cố nhiên là phương pháp rất tốt để bảo trì cho Bát 

Giới thanh tịnh. Ngoài đây ra, trong Thành Thật Luận nói: “Có năm pháp có 

thể khiến cho giới  hạnh  được thanh tịnh.  Thứ nhất, trong thời  gian thọ giới 

có thể  đúng pháp  hành Thập Thiện. Thứ hai, trong thời  gian thọ  giới, đoạn 

trừ hết các điều gây não hại cho chúng sanh từ trước hay sau này, không còn 

làm chúng sanh chịu khổ nữa. Thứ ba, trong thời gian thọ giới, không để cho 

ác tâm làm não loạn nội tâm, tức không để cho các niệm không chánh đáng 

khởi lên, để khỏi trở ngại cho sự thanh tịnh của giới hạnh. Thứ tư, trong khi 

thọ  giới  luôn  luôn  nhớ  tưởng  Phật,  Pháp,  Tăng,  Giới,  Xả,  Thiên  để  thủ  hộ 

cho  giới  hạnh.  Dựa  vào  công  đức  của  sáu  niệm  này,  bảo  trì  cho  giới  hạnh 

thanh  tịnh.  Thứ  năm,  trong  khi  thọ  giới,  nguyện  đem  công  đức  trì  giới  này 

hồi  hướng  đến  Cứu  Cánh  Niết  Bàn,  quyết  không  dùng  công  đức  này  cầu 

phước báo nhân thiên. Thọ Trai Giới như vậy giới hạnh ắt thanh tịnh”. 

Tỳ  Bà  Sa  Luận  phân  biệt  công  đức  thọ  trì  Bát  Giới  có  được  đại  quả  hay 

không bằng năm câu:   

- Thứ nhất, như có người tự tại thọ Trai Giới này, biết nhà bếp sắp sát sanh 

để nấu cho mình ăn, người ấy bảo đầu bếp: “Hôm nay tôi thọ Trai Giới nên 

không sát sanh, hãy cất đi, để mai làm chưa muộn”. Ðó là quan niệm chung 

của mọi người. Lại có người lính chiến, bắt địch quân giải đến thượng quan, 

xin xử tội kẻ địch. Thượng quan bảo: “Hôm nay tôi thọ Trai Giới không thể 

sát sanh, nhốt lại mai giết cũng được”. Thọ Bát Trai Giới kiểu này, căn bổn 

nghiệp đạo tuy thanh tịnh, song cận phận thì không thanh tịnh. Ðức Phật bảo 

tuy là thắng nghiệp, song không đủ để chứng đại quả. 

- Thứ hai,  lại có người thọ Bát Trai Giới, chẳng những căn bổn nghiệp đạo 

rất thanh tịnh mà cận phận cũng rất thanh tịnh. Nhưng bị dục tầm tư 5, khuể 

tầm tư và hại tầm tư gây tổn hại. Thọ Trai Giới như thế vẫn chưa phải là lý 

tưởng. Phải biết ba loại tầm tư: dục, khuể và hại, là một thứ ác phân biệt. Có 

chứa  sự  phân  biệt  bất  chánh  này  nội  tâm  không  sao  thanh  tịnh  được,  và  dĩ 

nhiên ảnh hưởng đến sự thủ trì giới hạnh. Chính do cái ác tầm tư nhiễu loạn 

tâm linh này mà đức Phật nói người phát tâm thọ giới và giới họ thọ tuy là 

thắng nghiệp, nhưng không thể nhờ đó mà đạt được đại quả. 

- Thứ ba,  còn có người thọ Trai Giới này chẳng những căn bổn nghiệp đạo 

và cận phận rất thanh tịnh, hơn nữa, cũng không bị ác tầm tư gây tổn hại, tất 

nhiên rất khó được. Nhưng vẫn không lý tưởng vì họ chưa khởi được chánh 

niệm,  không  nhất  tâm  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng,  niệm  Giới,  niệm 

Xả, niệm Thiên, và vẫn còn hiện khởi các niệm bất chánh đáng. Do vì vọng 

niệm không  ngừng  hiện  hành  nên tâm  không sao an trụ được  nơi tịnh  giới, 

do đó, không thể cầu thanh tịnh giới hạnh được. Chính vì vậy, đức Phật nói 

người phát tâm thọ giới này và giới họ thọ tuy là thắng nghiệp, song không 

chứng được đại quả. 

- Thứ  tư, lại  có  người  thọ  trì  Bát  Trai  Giới,  căn  bổn  nghiệp  đạo  cũng  như 

cận  phận  đều  thanh  tịnh,  cũng  không  bị  ác  tầm  tư  làm  tổn  hại,  lại  hay  đề 

khởi  chánh  niệm,  thực  là  nan  đắc,  nhưng  vẫn  không  mỹ  mãn.  Vì  họ  vẫn 

không  thể  đem  công  đức  thọ  trì  Bát  Giới  hồi  hướng  về  quả  xuất  thế  giải 

thoát,  chỉ  mong  cầu  sanh  thiên  hưởng  lạc.  Do  vậy,  đức  Phật  nói  người  thọ 

giới này và giới họ thọ tuy là thắng nghiệp, song không chứng được đại quả. 

- Thứ năm,  lại có người thọ giới này, nghiệp đạo căn bổn và cận phận đều 

thanh  tịnh,  cũng  không  bị  ác  tầm  tư  tổn  hại,  nhiếp  thọ  chánh  niệm,  hồi 

hướng giải thoát. Ðức Phật bảo người này và giới họ thọ chẳng những là tu 

thắng nghiệp mà còn chứng được đại quả. Theo Tiểu Thừa là giải thoát Niết 

Bàn, theo Ðại Thừa là Phật Quả Bồ Ðề. 

Thọ trì Bát Giới xác thực có công đức thù thắng, nên phải thường phát tâm 

phụng hành Bát Giới. Có điều trong xã hội máy móc này, nếu cứ vào lục trai 

nhật  thì  ít  có  người  thọ  được.  Vì  vậy,  tối  thiểu  mỗi  tháng  một  lần.  Hoằng 

Nhất  Luật  Sư  nói:  “Nếu  thấy  một  tháng  sáu  ngày  hơi  nhiều,  có  thể  giảm 

xuống một hay hai ngày. Bởi chỉ cần một ngày còn có công đức lớn, huống 

là cả sáu ngày”. Tuy nhiên khi phát tâm thọ giới, bất luận là trước hay sau, 

hoặc  trong  khi  thọ  giới,  phải  nghiêm  túc  dùng  tám  giới  rửa  sạch  thân  tâm 

khiến thân tâm tương ưng với giới. Như vậy mới được thanh tịnh và đủ công 

đức thù thắng. 



---o0o--- 

Chương 5 - Thọ Giả Phân Biệt 

Phần trên đã cùng chư vị hai lần bàn về giới đức thù thắng. Giới đức đã thù 

thắng  như  vậy,  lẽ  ra  mọi  người  đều  nên  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới  để  được 

công đức thù thắng. Song tuy nói vậy, nhưng không phải ai cũng có thể thọ 

Bát  Quan  Trai  Giới.  Muốn  thọ  phải  đủ  tư  chất,  nếu  không,  dù  có  phát  tâm 

đến đâu đi nữa, cũng không được phép thọ giới. Như vậy, ai là người được 

thọ, ai là người không được thọ; do đâu phân biệt được điều này? Việc này 

trước khi thọ giới, phải tra xét kỹ càng xem họ có phải là pháp khí thọ giới 

hay không, rồi sau mới quyết định truyền giới. Trong Giới Luật, sự khảo xét 

trước  khi  truyền  giới  là  “vấn  già  nạn”.  Truyền  Giới  Sư  phải  hỏi  tường  tận 

người phát tâm  xem có  làm các điều  gây  nạn (“nạn”)  hay  ngăn che (“già”) 

việc thọ giới không? Nếu có thì gây trở ngại không ít cho việc thọ giới nên 

không  thể  cho  thọ  giới.  Chú  Yết  Ma  nói:  “Trước  khi  thọ  giới  nên  hỏi  Già 

Nạn”, ý chỉ việc này. 

Những  việc  gì  chướng  ngại  cho  sự  thọ  giới?  Theo  kinh  Thiện Sanh,  kể  ra 

bảy điều ngăn che như sau:   

1) Có từng trộm vật của hiện tiền Tăng không? 

2) Có từng hành dâm với nam nữ trong lục thân không? 

3) Có từng phá thanh tịnh hạnh của Tăng, Ni không? 

4) Có từng bỏ mặc khi cha đang bệnh không? 

5) Có từng bỏ mặc khi mẹ đang bệnh không? 

6) Có từng bỏ mặc khi sư trưởng đang bệnh không? 

7) Có từng giết hại người phát Bồ Ðề tâm không? 

“Tăng vật” là những đồ cúng dường chư Tăng, hoặc tài vật thuộc về Thường 

Trụ. Vật thường trụ theo Luật có bốn loại:   

- Thứ nhất, Thường Trụ Thường Trụ, như phòng ở của chư Tăng, đồ dùng, 

hoa quả hay cây cối của chư Tăng trồng, vườn tược, đất đai của chư Tăng. Ở 

đâu  thuộc  về  nơi  đó,  không  được  di  chuyển  đi  nơi  khác;  cho  nên  gọi  là 

“thường  trụ”.  Chư  Tăng  trụ  trong  phạm  vi  thường  trụ  này  chỉ  có  thể  thọ 

dụng, nhưng không được chia hay bán, phải để của này tồn tại vĩnh viễn nên 

lại gọi là “thường trụ”. 

- Thứ hai,  Thập Phương Thường Trụ, tức các đồ cúng dường cùng phẩm vật 

ăn  uống  cung  cấp  cho  chư  Tăng  trong  chùa  chiền,  chẳng  những  chư  Tăng 

hiện  tiền  trong  chùa  được  quyền  thọ  dụng  mà  ngay  các  khách  Tăng  từ  nơi 

khác đến cũng được quyền dùng, cho nên gọi là “thập phương”. Các đồ dùng 

ẩm thực này thuộc về chùa, tuyệt đối không được đem đi nơi khác, nên gọi 

là “thường trụ”. 

- Thứ ba, Hiện Tiền Thường Trụ, như có tín đồ nào phát tâm cúng dường tài 

vật,  nói  rõ  là  cúng  cho  chư  Tăng  trụ  trong  chùa  này,  hoặc  cúng  đích  danh 

cho vị Tăng nào trong chùa, gọi là “hiện tiền”. Người phát tâm cúng thí như 

vậy  nay đem  vật cúng đó chia cho các  người được cúng,  không  để  lại chút 

nào, nên lại gọi là “hiện tiền”. 

-  Thứ  tư,  Thập  Phương  Hiện  Tiền,  như  hàng  ngũ  chúng  xuất  gia  sau  khi 

chết, các di vật có thể phân chia, nên cử hành phép Yết Ma phân chia. Trước 

khi hành Yết Ma, các di vật của người mất thuộc về Thập Phương Tăng, bất 

luận ông  Tăng khách từ đâu đến cũng được  một phần. Còn nếu đã  làm Yết 

Ma, hiện tiền Tăng chúng tự chia, bấy giờ có khách Tăng nào lại cũng không 

được dự phần, gọi là “hiện tiền”. 

Tăng vật có bốn loại bất đồng, nhưng chúng ta không có quyền trộm bất cứ 

loại  nào.  Nếu  trộm  Tăng  vật,  lỗi  này  rất  nặng.  Theo  Phật  pháp  thì  vật  của 

Tam  Bảo  thứ  nào  cũng  nặng,  nhưng  Tăng  vật  là  nặng  nhất.  Trong  kinh 

Phương Ðẳng,  Hoa Tụ  Bồ  Tát nói: “Năm  tội  nghịch, bốn tội  trọng, tôi còn 

có  thể  cứu,  trộm  cắp  Tăng  vật,  tôi  không  cứu  được”.  Kinh  Ðại  Tập  nói: 

“Người  trộm  Tăng  vật,  tội  đồng  Ngũ  Nghịch”.  Kinh  Quán  Phật  Tam  Muội 

nói: “Người dùng Tăng Kỳ vật, tội còn hơn giết tám vạn bốn ngàn cha mẹ”. 

Ở đây hoặc có người hỏi: “Trộm Tăng vật tại sao tội lại nặng như vậy?” Phải 

biết  đàn  na  tín  thí  cúng  dường  cho  chư  Tăng  dầu  một  hạt  gạo,  cũng  vốn 

muốn cúng cho mười phương các phàm thánh Tăng. Cho nên mỗi lần trong 

chùa  nổi  chuông,  bất  luận  xa  gần  đều  nghe,  hoặc  phàm  hoặc  thánh  đều  có 

thể thọ dùng. Như vậy, vừa trợ thành đạo nghiệp cho Tăng chúng, vừa được 

các  phúc  đức  sâu  kín.  Vì  vậy,  trộm  Tăng  vật  không  kể  nhiều  ít,  tội  này 

không thể tha thứ. 

Trong  hàng  đệ  tử  Phật  có  tỳ  kheo  Ngưu  Thí,  tuy  tu  chứng  A  La  Hán  quả, 

nhưng vẫn có tướng ăn như trâu nhai cỏ. Có người hỏi Phật do nhân duyên 

gì mà có tướng như vậy? Phật bảo các vị tỳ kheo: “Quá khứ Ngưu Thí từng 

ăn trộm năm sáu hạt gạo cho vào miệng nhai, vì vậy bị đọa làm bò năm trăm 

đời.  Bò  thường  nhai  cỏ  như  vậy,  nên  trải  qua  năm  trăm  đời  đã  thành  tập 

quán. Vì thế, tuy tu chứng A La Hán mà tướng ăn vẫn vậy”. 

Trộm dùng  Tăng  vật  dĩ  nhiên phần đông  là người  xuất  gia. Hàng tục  nhân, 

nhất  là  các  tín  chúng,  rất  ít phạm  tội  này,  song  không  phải  không  có.  Như 

hiện  nay  ở  các  nơi,  hạng  tự  xưng  là  đại  biểu  tín  đồ,  đổi  khách  làm  chủ,  là 

hạng chuyên xâm tổn của Thường Trụ, đem Tăng vật chiếm cứ làm sở hữu 

của mình. Tín đồ Phật giáo như vậy chẳng những không đủ tư cách thọ Bát 

Quan Trai Giới mà còn không đủ tư cách để gọi là chánh tín Phật tử. 

Ðừng nói đến trộm dùng Tăng vật có lỗi lớn, ngay đến hàng chánh tín ưu bà 

tắc,  ưu  bà  di  cho  đến  các  bậc  chánh  nhân  quân  tử  cũng  đều  biết  Tăng  vật 

không dễ có, của này thọ dùng khó tiêu hóa, nên Tăng chúng có không chiêu 

đãi,  cũng  chẳng  những  không  nên  hài  lòng  mà  còn  nên  sanh  hoan  hỷ,  cho 

rằng đó là quy luật của Phật pháp. Thế nên, tín chúng đến chùa phải có quan 

niệm chánh xác: “Ðến vì Pháp, không đến vì ăn!” 

Hiện nay là thời Mạt Pháp, ở khắp nơi đều thấy có người vì Pháp mà đến thì 

ít,  mà đến để ăn thì đông.  Không tin  xin  xem:  Bất  luận  nơi  nào, hễ  là pháp 

hội giảng kinh, thính chúng lác đác dăm người. Trong số thính chúng lác đác 

này, số người thật lòng nghe Pháp lại càng lơ thơ. Ấy nhưng nếu pháp hội có 

đãi ăn thì luôn luôn đông đảo. Ðó là chưa kể, đại đa số đều chờ đến gần giờ 

ăn mới tới. Ðã không dự tụng kinh, lễ sám, lại ăn xong là đi. Chẳng những ở 

các  đạo  tràng  không  có  thuyết  pháp  cũng  vậy,  mà  ngay  đến  các  đạo  tràng 

thuyết  pháp,  có  pháp  để  nghe  cũng  thế.  Vậy  mà  có  người  cho  rằng  đó  là 

điềm Phật pháp  hưng  thịnh,  nhưng dưới  mắt  người  hiểu  Phật pháp thì điều 

đó  khác  gì  những  nơi  nhiệt  náo  ở  thế  gian,  thật  là  điềm  suy  thoái  của  Phật 

pháp. 

Thế nên làm đệ tử Phật, bất luận Tăng hay tục, phải thương tiếc vật của chư 

Tăng như thương quý con mắt, đã không dám dùng bừa, lại không dám lấy 

trộm. Quá khứ không biết tội này là nặng nên đã từng vi phạm, hiện tại phát 

tâm  thọ  giới,  ắt  phải  sám  hối  cho  thanh  tịnh.  Nếu  không,  tuyệt  đối  không 

được thọ giới. Cho dù vì không biết mà truyền giới cho bạn, bạn cũng không 

thể  được  giới  thanh  tịnh.  Cho  nên  có  từng  trộm  Tăng  vật  hiện  tiền  hay 

không,  khi  hỏi  Già  Nạn,  phải  đáp  thành  thật.  Có  nói  có,  không  nói  không, 

không được đáp hàm hồ. 

Lục thân nam nữ là những người có quan hệ mật thiết với mình, bất kể là thế 

pháp hay Phật pháp, đều không nên có các hành vi bất chánh. Giả như có, là 

kẻ địch chướng đạo, không thể thọ giới. Tỳ kheo, tỳ kheo ni là những người 

tu  phạm  hạnh,  là  bậc  thượng  sĩ  cầu  xuất  trần  giải  thoát,  là  phước  điền  vô 

thượng  của  nhơn  thiên,  là  khuôn  mẫu  cho  chúng  sanh,  thật  như  các  bậc 

thánh  thần  và  cấm  chỉ  dâm  dục.  Nếu  có  người  nam  nữ  nào  làm  các  việc  ô 

phá tịnh hạnh của Tăng, Ni, là tội ác vô cùng. Phải biết dâm dục tuy không 

phải  là  căn  bản  của  sanh  tử,  song  nó  làm  chướng  ngại  đạo  pháp,  không 

những  chướng  ngại  việc  hiện  thế  đắc  Niết  Bàn,  mà  còn  chướng  ngại  cho 

việc chứng Bồ Ðề của đời sau. Thậm chí ngăn ngại cả việc sanh Thiên. Bởi 

vì từ trời Sắc Giới trở lên đều không có dục của nam nữ như ở trời Dục Giới 

và  nhân  gian.  Ðừng  nói  người  thường  đắm  sắc  còn  bị  nguy  hại,  ngay  đến 

Ðộc  Giác  tiên  nhân  bay  trên  trời,  vừa  mới  nhiễm  sắc  liền  bị  dâm  nữ  cưỡi 

trên  cổ  bay  vào  nhân  gian;  từ  đó  mất  hết  thần  thông,  không  còn  bay  được 

nữa!  Còn  chúng  ta  là  bậc  nào  mà  có  thể  coi  thường  dục  nhiễm  được?  Cho 

nên  khi  chưa  học  Phật  có  phạm  các  điều  này  cũng  phải  thành  thật  mà  bộc 

bạch. 

Cha  mẹ,  sư  trưởng  nếu  không  phải  là  người  ân  đã  nuôi  nấng  chúng  ta  thì 

cũng là người ân dạy dỗ chúng ta nên người. Không có cha mẹ thì ngay cái 

mạng sống  này cũng  không có,  mà dẫu có cũng chưa chắc đã trưởng thành 

như ngày nay. Không có sư trưởng thì sự hiểu biết tối thiểu cũng không có, 

nói chi đến kiến thức cao sâu. 

Cha  mẹ đối  với con cái từ ái  vô  hạn, không có  giấy  mực  nào đủ  để diễn tả 

tâm  từ ái đó. Chỉ cần  thấy con cái đau ốm, tuy rõ ràng  người con  bệnh rên 

khổ thống, vậy mà cha mẹ trong lòng còn đau hơn là chính mình bệnh, nên 

cả  ngày  quanh  quẩn  bên  giường  bệnh,  chốc  lại  sờ  xem  con  bớt  nóng  chưa, 

lát lại ép con ăn, xem chừng đến giờ uống thuốc là đưa thuốc đến tận miệng 

con. Chăm sóc chu đáo hơn hết những vị y sĩ tận tâm nhất, cha mẹ chăm sóc 

con  đến  quên  hết  mọi  việc  khác.  Ðến  lúc  cha  mẹ  bệnh,  phận  làm  con  lẽ  ra 

phải lo phụng dưỡng thuốc men, một giây cũng không rời cha mẹ. Vậy mới 

biểu  lộ  được  phần  nào  hiếu  tâm.  Giả  sử  hiện  giờ  có  một  người  con,  bình 

thường đã không biết làm vui lòng cha mẹ, đến lúc cha mẹ đau ốm lại chẳng 

ngó  ngàng,  để  mặc  cha  mẹ  hoặc  bệnh  hoặc  chết,  thử  hỏi  như  vậy  có  đáng 

làm con người không? Người như vậy quả đã mất hết nhân tánh. 

Sư trưởng là  một vị thần thánh. Vì  muốn giáo dục đời sau, họ đem hết mọi 

điều hiểu biết cùng đạo lý làm sao để nên người, tận tình tận lực dạy bảo cho 

chúng  ta.  Thấy  chúng  ta  học  vấn  mỗi  ngày  mỗi  tiến,  vị  thầy  rất  vui.  Thấy 

chúng  ta  không  tiến,  vị  thầy  bất  an  như  vì  chính  mình  không  hết  lòng  dạy 

dỗ.  Sư  trưởng  ngoài  sự  truyền  thọ  kiến  thức  cho  ta,  còn  khích  lệ  và  ái  hộ 

chúng  ta  nữa.  Vì  một  vị  thầy  tận  tâm  luôn  luôn  mong  muốn  học  trò  mình 

thành  sự  nghiệp,  và  còn  mong  cho  học  trò  mình  có  được  phẩm  cách  thanh 

cao nữa. Sư trưởng không chỉ dạy cho chúng ta chữ nghĩa và kiến thức bằng 

trí  thức  của  người,  mà  còn  lấy  đời  sống  tự  thân  mình  ra  dạy  ta  nữa.  Nói 

chung, dạy từ lý thuyết đến hành động. Lại khéo khuyến dụ, sửa sai mỗi khi 

học trò có chỗ sai lầm, có lúc đánh mắng để cho học trò nên người. Vì vậy, 

bổn phận người học trò bất luận nơi đâu thấy sư trưởng đều phải kính lễ. Khi 

sư trưởng không còn cũng thường ghi nhớ những điều người dạy, chân thành 

tha  thiết  như  hiếu  tử nhớ  cha  mẹ,  như  người  đói  nhớ  ăn.  Khi  thầy  có  bệnh 

phải gần gũi chăm lo thuốc men, coi sóc mọi việc cho thầy. Không được bỏ 

mặc, chẳng màng thầy sống hay chết, học trò như vậy sao đáng gọi là người 

có học? 

Theo  Phật  pháp  thì  cha  mẹ  sanh  dưỡng  sắc  thân  này  của  ta,  còn  sư  trưởng 

sanh dưỡng Pháp Thân ta. Thực khó mà nói hết được ân đức lớn này đối với 

chúng ta, đến đức Phật cũng không sao diễn bày hết được. Trong kinh Tâm 

Ðịa Quán, đức Phật  bày tỏ: “Ta có ở đời  nói  một kiếp, cũng không  thể  nói 

hết”. Trong kinh, đức Phật cũng dạy khi cha mẹ hay sư trưởng có bệnh phải 

cung cấp mọi thứ, chăm sóc, thuốc men, nhất nhất không được thiếu sót. Giả 

sử hạng làm con hay học trò chẳng lo nuôi bệnh cha  mẹ hay sư trưởng, chỉ 

lo hưởng thụ, như vậy tư cách làm người chưa đủ, làm sao lãnh thọ giới của 

chư Phật được? Vậy trước khi  thọ  giới phải  hạch  hỏi  xem có phạm  lỗi  này 

không,  phải  thành  thật  trình  bày,  nếu  có  thì  sám  hối,  sau  đó  mới  được  thọ 

Bát Giới. 

Những người phát Bồ Ðề tâm tuy hãy còn là phàm phu, nhưng công đức của 

họ đủ  vượt quá Nhị Thừa; vì  vậy, chúng  ta đối  với  họ  nên tôn kính thương 

mến, vì sao? Bởi Bồ Tát phát tâm Bồ Ðề, đầy đủ tinh thần quên mình, tất cả 

đều vì chúng sanh, bất kể tiền tài hay tri thức của mình, hoặc sức mạnh hay 

khả năng của mình đều cung cấp cho chúng sanh, bất kể xa gần hay thân sơ, 

Bồ  Tát  bố  thí  như  vậy  cho  tất  cả  chúng  sanh  mà  chẳng  cầu  báo  đáp,  cũng 

chẳng  cầu  danh  văn,  lợi  dưỡng,  chỉ  một  lòng  chân  chính  cứu  độ  hết  thảy 

chúng sanh,  nhiếp thủ  nhiêu  ích chúng sanh  mới  làm được  như  vậy. Vì  Bồ 

Tát chỉ  một  niệm thương  xót chúng sanh,  thấy chúng sanh đắm chìm  trong 

chốn đau khổ vô hạn, tự hỏi mình có đủ năng lực cứu vớt hay không, ngoài 

ra, chẳng còn niệm nào khác. Do vì niệm thương xót, nên phát tâm rộng thí, 

cứu  giúp  chúng  sanh  không  điều  kiện,  cho  dù  không  đủ  sức,  Bồ  Tát  cũng 

không nhẫn tâm nói: “Tôi chả có gì để giúp bạn!” 

Phát tâm Bồ Tát quên mình vì người như vậy, chúng ta phải nên giúp họ đủ 

mặt, để  họ có thể  rộng  làm chuyện  lợi  người. Nếu không  làm  nổi  như vậy, 

cũng đủ làm cô phụ Bồ Tát sơ phát tâm, huống chi còn sát hại những người 

phát  tâm  Bồ  Tát  như  vậy,  khiến  cho  vô  số  người  không  được  Bồ  Tát  cứu 

giúp. Thử hỏi như thế tội lớn đến dường nào? Cho nên nếu đã phạm tội này, 

tất  không  thể  là  bậc  pháp  khí  thọ  giới.  Vậy  khi  hỏi  Già  Nạn,  nếu  có,  phải 

chân thành sám hối, mới được thọ Bát Giới. 

Già  Nạn  như  trên  đã  nói.  Ba  giới  Sát,  Ðạo,  Dâm  trong  bốn  loại  tánh  tội  6, 

giết người phát Bồ Ðề tâm, trộm của Tăng hiện tiền, hành dâm với lục thân 

là  các  trọng  tội  trong  các  tánh  tội.  Cư  sĩ  tại  gia  nếu  phạm  phải  ắt  chướng 

ngại  giới  thể  vô  tác,  do  vậy  giới  thể  không  thể  phát  khởi.  Ở  đây,  hoặc  có 

người  hỏi:  “Tội  vọng  ngữ trong  bốn  loại  tánh  tội,  tại  sao  không  bị  liệt  vào 

Già,  Nạn?”  Ðó  là  bởi  vì  “chưa  chứng  Thánh  Quả  nói  chứng,  chưa  đắc  đạo 

nói đắc”, đại vọng ngữ này đa phần là người xuất gia phạm, hàng tại gia khó 

phạm phải giới này, cho nên trong Già, Nạn không đề cập đến. 

Yết Ma Sớ theo Thành Thuật Luận nói: “Chẳng những chỉ có bảy điều Già, 

Nạn trên không được thọ giới mà còn có tội Ngũ Nghịch, gã tặc trụ, làm ô tỳ 

kheo  ni  đều  không  được  xuất  gia”.  Bởi  vì  các  tội  này  của  họ  làm  chướng 

ngại thánh đạo vô cùng, chẳng phải sám hối  mà thanh tịnh lại được, nên dù 

có cho người đó xuất gia, họ cũng không sao chứng được Thánh Quả thanh 

tịnh, nhất định phải chịu quả báo nặng. Tuy nhiên, Bát Quan Trai Giới chỉ để 

luyện  tập  xuất  gia,  không  phải  chánh  thức  xuất  gia,  nên  chỉ  cần  nhận  chân 

sám hối, và chứng tỏ rằng sau khi sám hối không còn dám tái phạm thì vẫn 

được  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới,  và  có  thể  y  đó  tu  hành  bố  thí,  tạo  dựng  sự 

nghiệp từ thiện, lợi ích cho nhân quần chúng sanh. 

Gọi  là “tặc trụ” là  người chưa thọ Cụ Túc Giới, lén  lút  xâm  nhập  vào  hàng 

ngũ  Tăng để được  lợi dưỡng,  hoặc  nghe  lén Yết Ma trong Tăng đoàn, điều 

này cũng làm trở ngại vô cùng cho sự xuất gia. Bởi lẽ bọn họ sau khi xem và 

nghe Luật, sanh khởi tâm kiêu mạn đối với Pháp và Tăng, đó là điều tệ hại 

nhất. Nhưng nếu là tặc trụ, cũng có thể thọ Bát Giới nếu sám hối chân thật. 

Cho  nên, người chân chánh phát tâm thọ  Bát Giới chắc chắn  là người pháp 

khí thân tâm an lạc. 

---o0o--- 

Chương 6 - Sám Hối Tất Yếu 



Các  pháp  sự trong  Phật  giáo  phần  đông  đều  bắt  đầu  bằng  lễ  Sám  Hối,  đặc 

biệt là Quy Y và Thọ Giới lại càng không thể thiếu phần Sám Hối. Người sơ 

phát tâm quy y Tam Bảo, nếu thực tâm muốn trở thành một người mới mẻ tu 

Phật,  mà  không  chịu  đúng  pháp  sám  hối,  vẫn  mang  đầy  thói  hư tật  xấu  cũ 

vào  cửa  Phật,  thì  không  sao  thấm  nhuần  được  đạo  pháp,  để  trở  thành  một 

người theo Phật hoàn toàn mới. Vì cho dù trên hình thức đã theo Phật, song 

tội  lỗi  chất  chứa  nơi  thân  chướng  ngại  cho  sự  huân  tu  Phật  pháp,  cho  nên 

trước tiên phải thành khẩn thiết tha sám hối, sau đó mới quy y hay thọ giới. 

Chẳng những bó buộc phải sám hối trước khi quy y hay thọ giới, mà sám hối 

vẫn có tánh cách quan trọng ngay sau khi quy y và thọ giới rồi, bởi vì hạng 

phàm phu chúng ta dù có cẩn thận đến đâu đi nữa, hay vô cùng tôn trọng các 

giới đã thọ, song có mấy ai dám bảo đảm rằng mình không hề phạm các giới 

đã  thọ.  Phàm  phu  vẫn  là  phàm  phu,  đôi  khi  không  tránh  được  phiền  não 

vọng  khởi,  rồi  không  chế  ngự  được  mình  mà  phạm  giới,  khiến  thân  tâm  ô 

nhiễm. Nếu muốn khôi phục sự thanh tịnh, còn cách nào hơn sự sám hối. Vì 

vậy, Phật pháp rất coi trọng pháp Sám Hối. Bất cứ ai muốn vào đạo Phật hay 

đã  vào  rồi,  đều  phải  hành  pháp  Sám  Hối,  để  duy  trì  sự  thanh  tịnh  của  thân 

tâm, và khỏi bị chướng ngại khi tu học Phật. 

Tánh chất quan trọng của Sám Hối chúng ta đã rõ rồi, nhưng Sám Hối nghĩa 

là gì? Phạm ngữ là Sám Ma Tỳ, gọi tắt là Sám Ma. Trung Quốc dịch là Yểm 

Ly  (chán  bỏ),  hoặc  Cải  Hối.  Có  người  giải  thích  Sám  là  đầu,  Hối  là  cúi 

xuống,  có  nghĩa  là  “cúi  đầu  chịu  tội”.  Trong  Phật  pháp  cũng  vậy,  những 

người  vi  phạm  giới  luật,  chỉ  còn  biết  thuận  theo  đạo  pháp,  cúi  mình  dưới 

chân  Tam  Bảo,  chân  thành  thiết  tha  sám  hối,  biểu  lộ  từ  nay  về  sau  không 

dám làm các chuyện như vậy nữa. Có vậy mới là thành tâm sám hối. 

Lại có người giảng như vầy: Sám là chỉ cho bạch pháp, còn Hối là hắc pháp. 

Hắc pháp  là các tội ác, nên  hối cải không  được tái phạm.  Bạch pháp  là các 

thiện pháp, nên cần cầu và đúng pháp thực hành. Còn có nghĩa như sau: Sám 

là sự tu  học kể từ nay, trước kia bỏ bê không tu  học các thiện pháp, từ  nay 

trở đi thệ nguyện tinh tiến dõng mãnh tu học không ngừng. Hối là sự sửa đổi 

về sau, trước kia từng làm biết bao việc bất thiện, từ nay về sau thệ nguyện 

tha thiết, thực  lòng sửa đổi.  Theo  hai cách  giảng trên, chúng ta có thể thấy 

rằng: Sám Hối đủ cả hai phương diện tiêu cực và tích cực. Bỏ ác là mặt tiêu 

cực,  hưng  thiện  là  mặt  tích  cực.  Phải  bỏ  ác  hưng  thiện  như  vậy  mới  là  ý 

nghĩa cụ thể của Sám Hối. 

Còn  có  một  điểm  rất  quan  trọng  của  sám  hối,  đó  là  phơi  bầy  các  lỗi  của 

mình,  bộc  bạch  các  tội  đã  gây,  không  dám  che  đậy  chút  nào.  Như  vậy  rồi 

còn phải  đoạn trừ tâm  tương tục, ăn  năn chán  ghét các  tội  lỗi  tự  gây, tuyệt 

đối xả bỏ không bao giờ tái phạm. Ấn Thuận Luật Sư nói: “Quy chế sám hối 

của Phật pháp phải bày tỏ trước đại chúng hết mọi lỗi lầm, chịu sự xử phạt 

của Tăng đoàn. Trải qua một phen chân thành thống thiết sám hối, thanh tịnh 

mới  phục  hồi.  Như  trong  bình  có  độc,  phải  đổ  hết  chất  độc,  súc  bình  cho 

sạch, mới có thể đựng vị quý được. Như vải dơ, trước tiên dùng tro hoặc xà 

bông  tẩy  cho  sạch,  sau  đó  mới  có  thể  nhuộm.  Cho  nên  phải  như pháp  sám 

hối  mới có thể trì  luật thanh tịnh  và khiến  các động cơ không thuần dần dà 

hợp với Luật”. Vì vậy, phát tâm sám hối phải thẳng thừng bày tỏ hết mọi tội 

lỗi. 

Chính  do  như  vậy  mà  có  người  nói:  Phạn  ngữ  vốn  gọi  là  A  Bát  Ðể  Ðề  Xá 

Na. A Bát Ðể dịch là “tội”, Ðề Xá Na dịch là “nói”; có nghĩa là “nói tội”. Ý 

chỉ người học đạo nếu vi phạm giới luật không nên che giấu, mà phải thành 

thật bày tỏ với đại chúng, cầu  xin đại chúng chuẩn  hứa cho  mình được sửa 

đổi. Bao giờ được đại chúng chấp thuận thì tội lỗi đó được tiêu trừ. Hơn nữa, 

nhờ oai đức của đại chúng khiến họ đối với tội lỗi sanh tâm sợ sệt không còn 

dám phạm nữa. Ngài Luật Sư Ấn Thuận nói: “Quy tắc của giới luật không ở 

nơi  một  người,  ở  nơi  đại  chúng…  Người  học  đạo  nên  theo  chân  tinh  thần 

của cổ thánh, phát  lồ tội  lỗi, không dám che  giấu, không dám  tái phạm, để 

thân tâm được thanh tịnh, thừa thọ vô thượng pháp vị”. 

Công khai bộc bạch hết mọi tội lỗi, điều này không phải dễ làm. Bởi tâm lý 

chung của mọi người không muốn người khác biết được lỗi mình. Hoặc giả 

nếu tội nhỏ có thể thố lộ riêng cho những người thân, còn nếu tội nặng cho 

đến  vợ  chồng,  cha  mẹ  cũng  không  dám  nói.  Cũng  bởi  họ  biết  tội  lỗi  là 

chuyện mất thể diện, hại danh dự. Vì vậy mà kẻ phạm tội nhiều, người nhận 

tội ít do tại nguyên nhân này. Họ nào biết chính vì vậy mà cứ đắm mãi trong 

hố sâu tội lỗi không có ngày ra. 

Ðại Sư Linh Phong Ngẫu Ích rất khẩn thiết bảo với những người không dám 

phát lồ tội lỗi: “Người ta khi tạo tội thực đang làm ác mà không biết xấu hổ. 

Nay phát  lồ trước  mọi  người, đó  là điều  thiện,  lại cho  là  xấu  hổ. Cam  lòng 

giữ  ác  mà  tránh  điều  thiện,  dần  dà  thành  ác  trong  ác,  vĩnh  viễn  không  có 

ngày ra, điên đảo ngu si, còn có gì hơn đây nữa?” Không làm chuyện ác thì 

muốn mọi người biết. Nhưng khi làm ác, do vì phiền não xung động, chẳng 

còn biết xấu hổ, có can đảm làm quấy. Ðợi đến lúc chuyện ác đã rồi, biết rõ 

đó không phải là việc đúng, nhưng vì thể diện, nên che giấu không chịu tiết 

lộ  với  ai.  Nào  hay,  vì  không  dám  phơi  bày  tội  ác  nên  cội  gốc  tội  ác  không 

sao thanh tịnh được! Như vậy, chẳng phải là điên đảo hay ngu si sao? 

Sám Hối lấy gì làm thể? Lấy tàm quý làm thể, vì vậy có thuyết cho Sám gọi 

là tàm,  Hối  gọi  là  quý. Người ta sở dĩ tạo ác, do bởi không đủ tâm  tự  giác 

đạo  đức,  lại  bị  tâm  vô  tàm  vô  quý  sai  sử,  nên  vô  tình  tạo  tội  tày  trời,  song 

con  người  vẫn  có  nhân  tính,  nên  sau  khi  làm  điều  lầm  lẫn,  đôi  khi  tự  vấn 

lương  tâm  và  cảm  thấy  bất  an  trong  lòng,  hoặc  cảm  thấy  mình không  phải 

đối với cha mẹ, sư trưởng, hoặc tự trách mình vì sao lại gây ra những chuyện 

quấy  như  vậy?  Phải  biết  lúc  đó,  nhờ  tâm  tàm  quý  dõng  hiện  tự  nhiên  sanh 

tâm cầu sám hối, cho rằng nếu không tha thiết cầu sám hối, từ rày về sau khó 

mà làm người. Người ta ở thế giới đầy tội ác này đôi khi có thể chiến thắng 

được tội ác đều do sức mạnh trọng thiện khinh ác của tàm quý. 

Tàm quý có nhiều đối tượng khác nhau, nên sức phát sanh tàm quý cũng có 

sai biệt. Giả sử bạn có tâm tàm quý đối với thầy bạn, biết việc này là quấy, 

đối với thầy bạn thực không phải, nên khi thấy thầy bạn, bạn tự dưng không 

dám làm các chuyện quấy, nhưng vẫn có thể làm quấy khi không thấy thầy 

bạn. Như vậy là sức tàm quý còn yếu. Giả sử bạn đối với Trời Phật phát tâm 

tàm quý, cho rằng nếu mình làm việc ác, tuy người khác không biết, nhưng 

Trời Phật đều thấy rõ, làm sao bạn dám làm chuyện không phải đối với trời 

Phật. Như vậy, cứ nghĩ đến trời Phật thì không dám làm ác. Nhưng hễ quên 

đi  hay  không  nghĩ  đến  thì  vẫn  làm  ác.  Như  vậy,  sức  tàm  quý  của  bạn  vẫn 

chưa đủ mạnh. 

Tàm  quý  thực  sự  mạnh  và  đủ  sức  chính  là  tâm  tàm  quý  đối  với  tự  thân,  vì 

thường cho rằng ta  với Phật  vốn đồng  một giác tánh,  mà  giác tánh của chư 

Phật đã từ trong muôn lớp phiền não trùng điệp bủa vây, chiếu phá hiển hiện 

ra, thành vị Thánh giác cao tột ở thế gian; vậy mà ta giờ vẫn là một gã phàm 

phu  chịu  sanh  tử,  chẳng  những  chưa  thể  tịnh  hóa  được  giác  tánh,  mà  còn 

điên đảo tạo bao ác nghiệp, đối trước chư Phật, xét lại tự thân sao khỏi thẹn 

thùng? Một niệm tàm quý tâm này hiện khởi, liền lập chí sửa đổi con người, 

không  chỉ  sửa  sai  mọi  lỗi  lầm  trong  quá  khứ,  còn  quyết  tâm  không  tái  tạo 

mọi ác  nghiệp;  nhờ  vậy, dần dà khai  mở  giác  tánh sẵn có  nơi  mình  mà đạt 

được quả Chánh Giác. Như vậy, người nào tự biết nhân cách tôn nghiêm thì 

có thể khiến tâm tàm quý lìa ác hướng thiện kia hoạt động hữu hiệu, sửa các 

điều quấy, tu các pháp lành. 

Tàm quý sám hối là sự tu trì quan trọng của người học Phật, nó quan hệ vô 

cùng  đến  sự  thanh  tịnh  thân  tâm.  Cho  nên  người  học  Phật  phải  coi  trọng 

pháp  này.  Nếu  chúng  ta  niệm  niệm  tàm  quý,  tức  chính  là  niệm  niệm  tu  trì 

trang nghiêm thanh tịnh, đâu đến nỗi phạm giới hay tạo ác, và căn lành công 

đức của ta cũng được tăng trưởng trong niệm niệm. Ðồng thời phải biết, các 

tội ác ẩn giấu trong tâm, nếu không do tâm tàm quý khởi sức sám hối, ắt nội 

tâm  không bao  giờ được an  lạc. Nên trong Giới  Kinh  nói: “Có tội  nên sám 

hối,  sám  hối  ắt  thanh  tịnh”,  hoặc  nói:  “Có  tội  nên  sám  hối,  sám  hối  ắt  an 

lạc”. Từ tâm tàm quý sanh sám hối, hiệu lực vô cùng như chúng ta đã thấy. 

Chúng ta phát tâm học Phật, không phải để cầu tiêu khiển, mà để mong cầu 

Thánh  Quả,  song  Thánh  Quả  không  phải  chỉ  mong  cầu  là  được,  phải  cầu 

bằng sự thực tiễn thực  hành. Sự thực  hành không  ngoài  hai phương diện  là 

đoạn ác  và  hành  thiện. Nếu ác pháp không đoạn  trừ, thiện pháp ắt khó tiến 

tu.  Song  phương  tiện  hay  nhất  để  đoạn  trừ ác  pháp  không  gì  hơn  sám  hối. 

Kinh  Lục Môn Ðà Ra Ni  nói: “Các  ma  nghiệp ở  nơi ta  nếu  không sám  hối 

trước, ắt không sao phát tâm duyên Vô Thượng Giác, cho nên mọi tội lỗi cần 

phải  sám  hối  trước”.  Một  số  người  không  chịu  công  phu  sám  hối,  vì  mắc 

bệnh  cho  rằng  tội  mình  nhẹ  không  cần  sám  hối,  hoặc  đối  với  tội  ác  không 

chút bố  úy.  Thực  ra đến tội  nhẹ cũng không  nên coi thường.  Hôm  nay  làm 

một chút, mai làm thêm chút nữa, tích thiểu thành đa, lâu dần ác nhuộm đầy 

tâm, sao lại không sợ? Há lại không cần đến sám hối hay sao? 

Do đó, tất cả các hạnh bất thiện do ta tạo từ quá khứ, bất kể hiện phát sanh, 

hay chưa sanh, giờ đây phát tâm thọ Bát Giới, phải tận tình phát lồ tội ác của 

mình,  khóc  mà  khẩn  cầu  pháp  diệt  tội.  Kinh  Tăng  Nhất  A  Hàm  nói:  “Nếu 

thọ Bát Quan  Trai, trước tiên phải sám  hối các tội tạo từ trước, sau đó  mới 

thỉnh thọ giới pháp”. Chỉ có pháp sám hối như vậy mới có thể đạt được lợi 

ích của sự cầu  giới.  Bởi  vì  giới pháp  vốn  thanh tịnh,  nếu tâm  địa  mình  bất 

tịnh  làm  sao  lãnh  thọ  được  giới  pháp  thanh  tịnh  này?  Có  điều  khi  cử  hành 

pháp sám hối, phải chí thành tận đáy lòng quyết cải đổi các lỗi xưa, triệt để 

tịnh  hóa  thân  tâm  mới  tiêu  trừ  được  mọi  nghiệp  chướng  từ  vô  thỉ.  Nếu  chỉ 

bằng hình thức bề ngoài sám hối thì không sao tiêu trừ được tội nghiệp. Ðiều 

này cần phải chú ý. 

Chư vị đến đây thọ Bát Trai Giới, mỗi lần truyền giới, mở đầu tôi luôn luôn 

dạy chư vị sám hối: “Con tên… nếu thân nghiệp bất thiện, nếu khẩu nghiệp 

bất thiện, nếu ý nghiệp bất thiện, bởi do tham dục, sân khuể và ngu si. Nếu 

đời  nay,  nếu  đời  trước  có  tội  như  vậy,  hôm  nay  thành  tâm  sám  hối,  thân 

thanh  tịnh,  khẩu  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  thọ  hành  Bát  Giới”.  Tuyên  đọc 

lời sám hối này, chúng ta có thể hiểu rõ: tất cả tội nghiệp của chúng sanh đều 

do ba nghiệp thân, ngữ, ý tạo thành, như sát sanh, trộm cắp là động tác của 

thân tạo thành tội ác, còn nói dối, nói lời hai chiều… là do lời nói tạo thành 

nghiệp  tội.  Các  hoạt  động  nội  tâm  hướng  ác  là  do  nơi  ý  nghiệp  phát  sanh. 

Lìa các hoạt động của ba nghiệp thân, khẩu, ý, còn tội ác nào đáng kể nữa. 

Ðã  rõ  mọi  tội  ác  đều  do  nhân  duyên  ba  nghiệp  sanh  ra,  hiện  tại  muốn  sám 

hối thanh tịnh, đương nhiên phải từ nhân duyên ba nghiệp khởi sám  mới có 

thể  khiến  tội  nghiệp  tiêu  trừ  thanh  tịnh,  nên  phải  cần  dùng  ba  nghiệp  cầu 

sám  hối.  Trước  khi  sám  hối  phải  đủ  tàm  quý,  tàm  quý  từ  tâm  sanh,  lấy  ý 

nghiệp làm nhân, lễ bái là thân, xưng tán là miệng, hai nghiệp thân khẩu làm 

duyên. Dùng nhân duyên ba nghiệp như vậy, chí thành cầu diệt hết thảy tội 

chướng, ắt được tâm thanh tịnh, khẩu thanh tịnh, thân thanh tịnh. Sau đó mới 

thọ  Bát  Giới,  như  vậy,  thân  tâm  mới  lãnh  thọ  được  giới  pháp.  Hết  thảy  tội 

chướng  như  ngôi  nhà  tối  ngàn  năm,  tàm  quý  sám  hối  như  ngọn  đèn  chiếu 

phá bóng tối ngàn năm. Cho nên quý vị thọ giới nếu sanh đại tàm quý, chân 

thật  sám  hối,  chí  thành  lễ  Phật,  chẳng  những  mọi  sự  đều  thành  tựu  mà  ba 

nghiệp đều được thanh tịnh. 

Quy chế sám hối của Phật giáo chẳng những phải chân thành sám hối khi thọ 

giới mà thường nhật cũng phải tùy thời sám hối. Nên người học Phật tốt nhất 

phải lập khóa sám hối hằng ngày, hoặc khi nhận thấy mình có lỗi là phải làm 

lễ sám hối chí thành, quyết không để cho chút tội ác nào tồn tại, làm nhiễm ô 

thân  tâm.  Có  người  không  biết  tầm  quan  trọng  của  sự  tự  mình  sám  hối, 

muốn thỉnh người khác sám hối cho mình. Ðiều này không thể được! Người 

khác  sám  hối  giùm  tuy  cũng  có  công  đức,  nhưng  như trong  kinh  nói:  “Chỉ 

được  một  trong  bảy  phần.  Nếu  như  tự  mình  sám  hối,  bao  nhiêu  công  đức 

mình đều được cả”. Hơn nữa, sám hối không hạn chế thời gian nên lấy thành 

Phật  làm kỳ  hạn  mà  như pháp sám  hối. Như vậy bao  nhiêu tội chướng đều 

tiêu tan. 

Vua xứ Ma Kiệt Ðà là Tần Bà Ta La, một người Phật tử thuần thành, vì túc 

nghiệp đời trước nên bị con là vua A Xà Thế bắt nhốt trong ngục tối, tự biết 

mình nghiệp nặng, nhà vua chí thành sám hối, hướng về phía đức Phật thưa: 

“Ðại Mục Kiền Liên là bạn con, xin thưa Phật từ bi cho Ngài đến truyền Bát 

Giới  cho  con”.  Mục  Liên  tuân  lời  Phật,  liền  đến  truyền  giới  cho  vua  mỗi 

ngày. Sau cùng, đức Phật từ nơi miệng phóng hào quang năm màu chiếu đến 

đảnh của vua. Nhà vua tuy bị giam cầm trong ngục, song vẫn thấy được đức 

Phật, đầu diện đảnh lễ, chứng quả A Na Hàm. Do tàm quý sám hối thọ Bát 

Quan  Trai  Giới,  được  công  đức  thù  thắng  khó  nghĩ  bàn.  Phương  pháp  sám 

hối có rất nhiều cách. Nay chỉ nói công đức sám hối mà thôi. 

---o0o--- 

Chương 7 - Tác Pháp Lược Thuyết 



Người tại gia học Phật phát tâm thọ giới, dù là Ngũ Giới hay Bát Giới, trước 

khi chính thức thọ giới, vị Giới Sư truyền giới cần nói rõ ý nghĩa thọ giới và 

giảng  rõ duyên cảnh rộng  hẹp cho  giới tử để khai  mở trí  huệ cho  họ, khiến 

họ  hiểu  rõ  tầm  quan  trọng  của  giới  hạnh,  khích  lệ  họ  phát  khởi  tâm  chí 

duyên  với  cảnh  tướng  rộng  lớn,  vừa  khiến  họ  lập  thệ  thực  hành  như  vậy 

trong thời gian đã quy định, vừa khiến họ khởi tâm từ bi đối với cảnh giới vô 

biên của tình và phi tình. Có như thế, giới mới tăng trưởng. Nhận thức được 

cảnh giới, tâm trí được khai phát. Vì sao lại coi quan trọng như vậy? Vì đó là 

điều chủ yếu để nạp thọ giới thể. Nếu người thọ giới không nhận thức được 

cảnh giới vô biên này, không mở tâm chí xa rộng thì không sao nạp thọ được 

giới thể. Vậy mà hành lễ thọ giới, thực có khác gì làm trò chơi trẻ con? Như 

thế  làm  sao  không  thuyết  pháp  khai  đạo  cho  người  thọ  giới  hiểu  điều  đó 

được! 

Nói  gì đến thời Mạt Pháp  này, các  vị  Truyền  Giới Sư hành sự  hàm  hồ,  mà 

trước đây cả ngàn năm, cũng từng sơ sót rất nhiều trong việc truyền giới, đến 

độ  Nguyên  Chiếu  Linh  Chi  Luật  Sư  của  Nam  Sơn  Nhất  Tông  đời  nhà 

Nguyên phải than thở: “Nhiều vị Truyền Giới Sư không rành nguyên lý giới 

pháp  nên  không  thể  giải  thích  được  cho  người  thọ  giới  hiểu  tầm  trọng  yếu 

của  giới, chỉ  như kẻ thuộc  lòng  y theo sách  vở  mà tuyên đọc các giới. Nào 

biết làm như vậy, không những thọ giới tử bị tội, mà người truyền giới cũng 

có  lỗi  lớn.  Nếu  cứ  như  vậy  mà  truyền  giới  mãi  thì  giới  pháp  của  Như  Lai 

chẳng  những  không được  nâng cao  mà  ngược  lại còn bị  hạ thấp”. Quá khứ 

đã vậy, hiện tại còn muốn tiếp diễn nữa sao? Quý vị mỗi lần thọ Bát Giới lại 

được  nghe thêm  ý  nghĩa của Giới,  mong sao các vị  hiểu  rõ về  giới  mà biết 

được cảnh tướng vô biên của giới. 

Các vị hôm nay tuy chỉ thọ Bát Giới, nhưng rất liên hệ đến tiền đồ học Phật 

mai sau, nên khi phát tâm thọ giới, trước hết cần có sự hiểu biết đại lược đối 

với các giới đang thọ. Chúng ta đã biết kinh điển của Phật giáo không phải 

chỉ do Phật nói, mà có cả thảy năm hạng người nói, nhưng giới luật của Phật 

giáo chỉ  duy có Phật chế định, không ai có quyền chế. Ðức  Phật  vì Phật tử 

chế  đủ  các  giới  pháp.  Giới  nào  cũng  là  chế  ước  của  mọi  hành  vi,  tư  tưởng 

của chúng ta. Chẳng hạn: nơi thân không được có những hành vi bất chính, 

nơi khẩu không được có những lời lẽ bất hợp lý, nơi ý không được có những 

ý niệm tà vạy. Ðó là những điều cho người mới phát tâm nên đúng pháp học 

tập  và  ngay  đến  chư  Phật,  Hiền  Thánh  cũng  nhờ  tu  tập  giới  pháp  này  mà 

thành tựu. Vì  vậy  nên  gọi  là  Thánh Pháp. Hiện  tại, phát tâm  thọ  giới  pháp, 

cần  nên  biết  cụ  thể  nội  dung  của  giới  pháp  để  tự  mình  có  được  nhận  thức 

chính xác. 

Ðã là người chân thành phát tâm thọ giới, tất nhiên sẽ được giới thể, có sức 

mạng kháng lại các hành vi phạm giới sau này. Nhưng giới thể này làm cách 

nào  phát  được?  Dựa  theo  khuôn  khổ  của  Ngũ  Giới  và  Bát  Giới,  sở  dĩ  phát 

được  là  nhờ  nương  vào  sự  duyên  nơi  các  cảnh  y  báo,  chánh  báo  của  pháp 

giới  chúng  sanh.  Như duyên  nơi  mười  phương  ba  đời  tứ  thánh  lục  phàm  ở 

pháp  giới  chúng  sanh  thì  phát  được  giới  thể  của  cảnh  hữu  tình.  Còn  như 

duyên nơi hết thảy vi trần quốc độ, sơn hà đại địa thì phát được giới thể của 

cảnh  phi  tình.  Ðối  với  những  điều  này,  người  truyền  giới  pháp  phải  giảng 


giải rõ cho người thọ giới, để họ biết đối tượng phát được giới thể là gì? Ðối 

tượng gìn giữ giới hạnh là gì? Nếu không, khi đã thọ giới đã không thể đắc 

giới thể, mà sau khi thọ giới rồi, vẫn không biết phải trì giới thế nào. Ngẫm 

coi, điều này quan hệ vô cùng đối với người thọ giới nên người truyền giới 

bắt buộc phải giảng rõ, và người thọ giới phải học hỏi điều này. 

Giới Sư khi khai đạo cho giới tử, phải xem trình độ tiếp thọ của họ đến đâu. 

Nếu  cao  thì  phân  tích  cặn  kẽ,  nếu  thấp  thì  chỉ  bày  tổng  quát.  Nhưng  điều 

quan trọng nhất phải cho họ biết cảnh tượng của giới mà họ phải phát sanh 

là  gì.  Nếu  họ  không  biết  chút  nào  về  điều  này,  ắt  có  thọ  giới  cũng  vô  ích. 

Ðiều đáng  buồn  nhất  là  hiện  nay  người  truyền cũng  như  người thọ thực sự 

hiểu  rõ  được  các  điều  trên,  có  được  mấy  người?  Từ  xưa  cho  đến  nay  đều 

vậy, chả trách Linh Chi Luật Sư than thở, cho đó là bằng chứng không may 

của Phật pháp. 

Hoặc  giả  có  người  nói: “Thọ  giới  thì  cứ thọ  là  đủ  rồi,  cần  gì  phải  nói  giới 

cảnh  của  nó  nữa,  chỉ  làm  cho  người  thọ  thêm  rối  rắm?”  Trong  Tư  Trì  Ký, 

Linh  Chi  Luật  Sư  giải  thích:  “Sở  dĩ  chúng  sanh  tạo  tác  đủ  các  ác  nghiệp 

chính vì không hiểu biết chính xác về tình và phi tình. Giả như có nhận thức 

chính  xác  đâu  đến  nỗi  tạo  nghiệp  vô  cùng  như  vậy.  Tất  cả  ác  nghiệp  đều 

sanh khởi từ cảnh giới tình và phi tình, hiện tại phát tâm thọ Luật Nghi Giới, 

dĩ  nhiên  vẫn  từ cảnh  giới  này  mà  sanh,  nghĩa  là  cũng  phải  duyên  nơi  cảnh 

tượng bao la của tình và phi tình, mới có thể phát được giới thể. Ðức Phật y 

cứ theo đó mà chế lập giới pháp. Người phát tâm thọ giới nếu không hiểu rõ 

giới  cảnh,  ắt  khi  thọ  giới  không  thể  dụng  tâm  lãnh  thọ.  Như  vậy,  đương 

nhiên sự khai thị giới cảnh là điều tất yếu, không thể xem thường được”. 

Ðã có nhận thức chính xác về cảnh sở duyên của sự phát sanh được giới thể 

rồi, làm thế nào khai đạo người thọ giới nương cảnh phát tâm? Phát tâm thọ 

giới thì dễ, nhưng phát tâm mạnh hay kém có ảnh hưởng đến sự đắc giới thể 

có  thù  thắng  hay  không?  Nếu  phát  tâm  kém,  ắt  được  giới  thể  không  thù 

thắng. Ngược lại, phát tâm mạnh, ắt giới thể thù thắng, dĩ nhiên, vì phát tâm 

và đắc  giới thuận chiều. Vì  vậy, Giới  Sư  khi khai thị cho  giới tử luôn  luôn 

khích lệ: “Nên phát tâm thượng phẩm, cầu được giới thượng phẩm”. Có tâm 

thượng  phẩm,  ắt  có  trung  và  hạ  phẩm,  nhưng  trong  Luật  không  nói  rõ  ba 

phẩm  tâm  này  khác  biệt  thế  nào.  Có  lẽ  trung  và  hạ  không  thù  thắng  nên 

không đề cập tới. 

Muốn  cho  người  thọ  giới  niệm  niệm  liên  tục  phát  tâm  thượng  phẩm,  điều 

quan  trọng  nhất  là  trước  khi  thọ  giới  phải  được  một  vị  Giới  Sư  hiểu  biết 

chính xác về Giới Luật chỉ bày thêm những điều tất yếu để có sẵn một khái 

niệm rành rẽ về những điều sẽ gặp khi thọ giới. Có vậy, khi chính thức thọ 

giới  mới  đạt được sự thanh tịnh của  giới thượng phẩm. Nếu không trải qua 

sự  khai  thọ  trước  như  vậy,  đến  khi  thọ  giới,  mới  bảo  họ  phát  tâm  thượng 

phẩm  thì  chẳng  có  hiệu  quả  gì,  bởi  lẽ,  lúc  đó  nói  sơ  qua  danh  từ  thượng 

phẩm,  người  thọ  làm  sao  hiểu  được  tính  chất  trọng  yếu  của  giới  pháp,  chỉ 

hàm  hồ  làm  theo  nghi  thức  truyền  giới,  mà  thậm  chí  nhiều  khi  ngay  nghi 

thức  truyền  giới  đã  không  làm  nên  sự,  nói  gì  đến  chuyện  đắc  giới  thượng 

phẩm, chỉ e đắc giới cũng đủ là vấn đề rồi. 

Người  thọ  giới  sau  khi  trải  qua  sự  khai  đạo  của  Giới  Sư,  chân  thành  phát 

khởi  tâm  thượng  phẩm,  hợp  cùng  phép  Yết  Ma  đúng  pháp,  thành  sự  cảnh 

tương  ưng  nên  được  giới  thể.  Song  lúc  lãnh  thọ  điều  hệ  yếu  của  giới  thể, 

người thọ phải lưu ý: cần phải chuyên tâm nhất ý vận dụng tư tưởng duyên 

khắp  cảnh  giới  tình  và  phi  tình.  Do  nhờ  cảnh  giới  được  quán  rộng  lớn  vô 

biên, nên tâm lượng năng duyên cũng theo đó mà rộng lớn vô hạn. Lại quán 

tưởng  tự  thân  đồng  như  hư  không,  biến  khắp  pháp  giới,  còn  phải  giữ  cho 

quán tưởng  niệm  niệm phân  minh, không  để cho  mảy  may  vọng tưởng  xen 

tạp, và không được để cho tưởng duyên nơi cảnh giới vô quan này. Có vậy 

mới nạp thọ được giới thể. Giả như để vọng niệm xen tạp, cho dù trên hình 

thức đang thọ giới, song thực tế vẫn không đắc được giới thể. 

Chỗ này hoặc có người hỏi: “Thể của mạng sống người thọ giới là cái thân 

cao  sáu  thước  này  đây,  tại  sao  phải  quán  tưởng  thành  như  hư  không  rộng 

lớn?” Phải biết giới pháp mà ta muốn lãnh thọ nào phải chỉ có chút đỉnh, mà 

nhiều  như  cát  bụi,  làm  thế  nào  cái  sanh  mạng  thể  chút  xíu  này  dung  chứa 

được các giới pháp nhiều như vậy? Cho nên cần phải vận dụng quán tưởng, 

quán tự thân biến khắp pháp  giới,  mới dung  nạp  hết  mọi thiện pháp của  vô 

biên pháp  giới. Ðủ thấy sắc thân  ngũ  uẩn  hiện tiền  này, tuy quá khứ là chỗ 

chiêu cảm các  hoặc nghiệp  hữu  lậu,  nhưng  nhờ tác pháp  mà sanh khởi  giới 

pháp  nhiều  như cát bụi, trôi chảy trong thân tâm của sắc thân. Do  vậy, nhờ 

sắc thân này đắc được giới pháp. Khi chúng ta chánh thức tác pháp thọ giới 

phải vận dụng công phu quán tưởng, để đưa giới pháp quy nhập thân tâm. 

Ðiều quan trọng của thọ giới là phải được giới thể, nếu không được giới thể 

thì thọ cũng như không thọ. Vấn đề là người thọ giới được giới thể vào lúc 

nào? Có người cho rằng sau khi thọ Tam Quy, lúc thuyết giới tướng, mới là 

chân chánh thọ  giới  và cũng  mới có thể được giới  thể. Nhưng thực tế chưa 

hẳn vậy, khi thọ xong Tam Quy là đắc được giới thể. Trong Ngũ Giới Chính 

Phạm nói: “Thọ Tam Quy rồi liền đắc giới thể”. Thọ Ngũ Giới, tiếp theo là 

tuyên  thuyết  về Ngũ  Giới tướng, thọ  Bát  Giới tiếp theo  là tuyên  thuyết  Bát 

Giới tướng. Yết Ma Chú nói: “Truyền Tam Quy rồi nói: Hướng về Tam Quy 

chính là giới thể, nay lại tam kết 7 là chỗ quy hướng của Giới”. Ðủ thấy vừa 

nói dứt Tam Quy, lập tức đắc giới thể. 

Quá trình Tam Quy đắc giới như thế nào? Hoằng Nhất Luật Sư căn cứ theo 

Tam Pháp Thứ Ðệ  trong Tư Trì  Ký  giải  thích: “Bất  luận thọ Ngũ  Giới  hay 

Bát  Giới,  khi  nói  ba  lần  thệ  nguyện  quy  y  là  đã  đem  giới  thể  quy  nạp  nơi 

tâm. Quá trình của nó như sau: Khi nói thệ quy y biến thứ nhất, do sức quan 

hệ  của  tâm,  vô  biên  thiện  pháp  ở  pháp  giới  có  thể  khiến  tâm  niệm  chuyển 

động hoàn toàn, biến đổi ác pháp thành ra thiện pháp. Khi nói thệ quy y biến 

thứ  hai, vô biên thiện pháp  hoàn toàn tụ  lại trên không  như mây che, khiến 

thân  tâm  được  thanh  lương.  Khi  thệ  quy  y  biến  thứ  ba,  vô  biên  pháp  giới 

thiện pháp bỗng từ không trung rơi  xuống, rót vào thân tâm, tràn đầy trong 

sanh  mạng  thể.  Vô  biên  thiện  pháp  như  vậy  chứa  trong  thân  tâm,  từ  đó 

nương  theo  giới  pháp  này,  tu  tập  định  huệ  vô  lậu,  lâu  dần  vượt được  dòng 

sanh tử, đến thành Niết Bàn, được đại giải thoát”. 

Giới thể đã đắc được ngay khi thuyết Tam Quy, trước khi truyền giới đương 

nhiên  phải  nói  Tam  Quy  và  tình  cảnh  lúc  đó  như sau:  Người  phát  tâm  thọ 

Bát Trai Giới, quỳ chắp tay trước Phật và Truyền Giới Sư, nói theo Giới Sư: 

“Con tên  là… quy  y  Phật, quy  y Pháp, quy  y  Tăng  một  ngày  một đêm  làm 

tịnh hạnh Ưu Bà Tắc (Di)”. Nói như vậy ba lần, tiếp theo nói: “Con tên là… 

quy y Phật rồi, quy y Pháp rồi, quy y Tăng rồi, một ngày một đêm làm tịnh 

hạnh  Ưu  Bà  Tắc  (Di)”.  Cũng  nói  ba  lần  như  vậy.  Ðó  là  theo  Trí  Ðộ  Luận. 

Còn  chỗ  khác  thêm  câu  là:  “Như  Lai  cho  đến  bậc  Chánh  Giác,  là  Thế  Tôn 

của con”. Sở dĩ Trí Ðộ Luận không ghi câu này vì đa số người thọ Bát Trai 

Giới  đều  đã  thọ  Ngũ  Giới,  nên  đã  từng  nói  như vậy  khi  thọ  Ngũ  Giới,  nên 

hiện tại lược đi không nói. 

Trong Văn Quy Y dùng hai chữ “tịnh hạnh” như trên để phân biệt với “bất tà 

dâm” của Ngũ Giới, biểu thị con  người thọ Bát  Trai Giới đã không tà dâm 

mà còn tuyệt dâm. Một ngày một đêm là kỳ hạn thọ giới, khác với Ngũ Giới 

là giới suốt đời. Phật, Pháp, Tăng là đối tượng quy y cho đệ tử Phật, nhưng 

danh từ Tam Bảo vào thời kỳ đó ở Ấn không riêng Phật tử dùng mà có đến 

96 ngoại đạo cũng dùng từ ngữ Tam Bảo, nên để khỏi lầm lẫn giữa Tam Bảo 

của Phật giáo với ngoại đạo, phải xưng đủ là quy y Phật, quy y Pháp, quy y 

Tăng để chỉ rõ tôn hiệu của Phật, Pháp, Tăng mà trong các ngoại đạo, không 

ngoại đạo nào đủ tư cách để xưng như vậy. “Con tên là” là xưng pháp danh 

của mình, bày tỏ chính mình quy y, không phải quy y giùm ai. 

Sau  khi dùng Tam  Quy, Tam  Kết  rồi, chẳng  những đã đắc  giới thể,  lại còn 

có chỗ quy hướng, lại thuyết thêm giới tướng để người thọ đúng pháp hộ trì. 

Giả như không biết giới tướng ra làm sao thì có phạm cũng không hay, điều 

này thực tệ và rất nguy hại. Giới tướng nên nói thế nào? Theo Trí Ðộ Luận: 

“Như  chư  Phật  cả  đời  không  sát  sanh,  cũng  vậy  con  trọn  một  ngày  đêm 

không sát sanh. Như chư Phật cả đời không trộm cắp, cũng vậy con nay trọn 

một  ngày đêm không trộm cắp. Như chư Phật cả đời không dâm dục, cũng 

vậy con nay trọn một ngày đêm không dâm dục. Như chư Phật cả đời không 

nói dối, cũng vậy con nay trọn một ngày đêm không nói dối. Cho đến không 

uống  rượu, không  ngồi  nằm  giường cao rộng, không trang sức anh  lạc, hoa 

man,  không  thoa,  ướp  phấn  hương  nơi  thân,  không  tự  ca  múa  hát  và  cố  ý 

xem  nghe  cũng  giống  vậy.  Ðã  thọ  tám  giới,  như chư Phật  cả  đời  không  ăn 

quá  ngọ,  con  cũng  vậy  trọn  một  đêm  không  ăn  quá  ngọ.  Con  thọ  hành  Bát 

Giới, tùy học các pháp Phật, gọi là Bố Tát”. 

Y theo văn tựa hồ có đến chín giới, nhưng thực chỉ có tám vì sao? Xin dành 

lại  cho  phần  “chi  số  biện  biệt”  sẽ  giải  thích.  Ðối  với  giới  tướng  này,  trong 

Yết Ma Sớ từng giải thích: “Như chư Phật không sát sanh” là đem cảnh giới 

thù thắng của chư Phật cùng các việc nên làm đề ra trước. Từ chỗ “con tên 

là” trở xuống hiển thị giới tử nên làm như Phật. Nói cách khác, lấy đức Phật 

làm  chuẩn,  đức  Phật  làm  sao,  ta  làm  vậy.  Trí  Ðộ  Luận  giản  lược,  nhưng 

trong  các  kinh  luận  khác,  phải  qua  phần  vấn  đáp  mới  tuyên  thuyết  giới 

tướng. Như hỏi có thể giữ được không, được hay không không nhất định bó 

buộc, tùy sức mà hành. 

Trước tiên thọ Tam Quy, rồi cảm phát  giới thể của Bát Giới, sau đó truyền 

giới tướng để hiểu rõ sự thọ trì từng giới. Tuy vậy, vẫn chưa kể là tác pháp 

viên  mãn,  còn  cần  người  thọ  giới  phải  phát  nguyện  nữa.  Nếu  thọ  giới  mà 

không phát nguyện, tuy có công đức, nhưng rất  ít. Phải biết Bát Giới thuộc 

về  hạnh,  phát  nguyện  thuộc  về  nguyện.  Hạnh  nguyện  tương  ưng  phối  hợp 

mới  thành  phúc  huệ  thắng  nghiệp.  Nếu  chỉ  có  giới  hạnh,  không  có  ngu  



---o0o--- 

Chương 8 - Chi Số Biện Biệt 



Các giới của hàng đệ tử Phật thọ, phần đông có số mục nhất định như Ngũ 

Giới của tại gia, Thập Giới của Sa Di… Ngay Bát Quan Trai Giới mà quý vị 

thọ hiển  nhiên  là Bát Chi Giới, chẳng có  gì đáng  nói; nhưng từ các số  mục 

được  liệt  kê trong kinh,  luận,  lại có sai khác. Ngay đến  thứ tự của các  giới 

điều  cũng  có  sự  khác  biệt  về  trước  sau.  Sâu  hơn  nữa,  còn  khác  về  khai  và 

hợp.  Có  kinh  khai  giới  điều  này,  kinh  khác  ngược  lại.  Sự  kiện  này  không 

khỏi khiến chúng ta cảm thấy Bát Quan Trai Giới có phần nào phức tạp. 

Tuy bề ngoài có nhiều sai khác, nhưng xét về thể nghĩa thì tánh chất của nó 

vẫn  không  thay  đổi,  đã  chẳng  tăng,  cũng  chẳng  giảm  bớt,  vẫn  là  Bát  Quan 

Trai Giới  mà chúng ta  muốn nói đến. Vấn đề ở chỗ chúng ta phải xử lý thế 

nào sự sai khác đó. Luận Tỳ Bà Sa nói: “Do vì Cận Trụ Luật Nghi có đủ tám 

chi,  nơi  năm  tăng  ba,  nơi  mười  giảm  một,  hợp  hai  làm  một,  khai  một  làm 

hai”. Ðó là so sánh giữa Ngũ Giới, Bát Giới và Thập Giới; nói rõ: Bát Giới 

sở dĩ thành Bát Giới là do ngoài Ngũ Giới tăng thêm ba giới, hoặc tại Thập 

Giới giảm bớt đi một. Ðủ thấy Ngũ Giới, Bát Giới và Thập Giới có tánh chất 

tương thông với nhau. Nói đúng hơn, lìa Ngũ Giới và Thập Giới ắt không có 

Bát Giới. 

Trong  Luận  gọi  là  “nơi  năm  tăng  ba”,  ý  chỉ  Bát  Giới  không  phải  là  cái  gì 

riêng khác,  mà chính là Ngũ Giới thêm ba thành ra Bát Giới. “Ba giới tăng 

thêm” như trong Luận đã chỉ rõ: “Không thoa hương thơm, đeo hoa, múa ca 

xem nghe” là giới thứ sáu trong Bát Giới, lấy “không nằm ngồi giường cao 

rộng” làm giới thứ bảy trong Bát Giới, lấy “không ăn phi thời” làm giới thứ 

tám. Bát Giới theo thứ lớp như vậy, rõ ràng hợp “không thoa hương hoa” với 

“ca múa xem nghe” làm một. Lại “ba giới tăng thêm” chính là bốn giới sau 

của Sa Di  Giới. Do  hợp  hai  giới sáu  và bảy  làm  một  nên chỉ còn  Bát Giới. 

So với  mười  giới của  Sa Di, Cận  Trụ  Luật Nghi chỉ thiếu  một  giới “không 

cất giữ kim, ngân, bảo vật”. 

Trong  Luận  gọi  là  “nơi  mười  giảm  một”.  Ý  nói:  Hai  chúng  tại  gia  thọ  Bát 

Quan Trai Giới so  với  mười  giới của Sa  Di chỉ bỏ  bớt  một  là đủ.  Phải biết 

mười  giới  sở  dĩ  được  gọi  là  mười  giới  do  vì  phân  khai  “trang  sức  huơng 

hoa”  với  “ca  múa  xem  nghe”  làm  hai  giới.  Ðó  là  điều  trong  Luận  gọi  là 

“khai một làm hai” và thêm giới “không cất kim, ngân, bảo vật” thành mười 

giới  Sa  Di.  Luận  theo  ngũ  trần  thì  “ca  múa  xem  nghe”  chỉ  hai  trần  Sắc  và 

Thanh; “bôi thoa trang sức hương hoa” chỉ cho hai trần Hương và Xúc. Bốn 

trần  này  nhiễm  ô,  không  dễ  gây  tán  loạn  hay  trạo  cử,  mà  dễ  gây  kiêu  xa, 

phóng  dật,  tạo  chướng  ngại  cho  việc  tu  học.  Cho  nên  bất  luận  đã  sống  hay 

đang  tập  đời  sống  xuất  gia  đều  bó  buộc  phải  xa  rời  những  thứ  này.  Giả  sử 

không xả hẳn thứ đó, tất khó sống an trong cảnh xuất gia. 

Bốn  trần  Sắc,  Thanh,  Hương,  Xúc  đã  là  nhân  duyên  chướng  đạo,  vì  sao 

“thoa xức hương hoa” và “ca múa xem nghe” lại khai hợp bất định như vậy? 

Trong  Luận  nói  như  sau:  “Vì  trang  nghiêm  thay  đổi  tùy  chỗ  nên  hợp  lại 

thành một chi”. “Trang nghiêm” ở đây có nghĩa là trang điểm, ăn mặc. Thói 

thường  người  đời,  bất  luận  là  nam  hay  nữ,  ở  Ðông  hay  Tây,  đều  có  thiên 

tánh  thích  đẹp.  Cứ  bắt  đầu  đến  tuổi,  dù  không  ai  dạy,  cũng  tự  biết  trang 

điểm,  chẳng  những  khảo  cứu  giỏi  về  y  phục,  lại  rành  rẽ  về  các  món  trang 

sức. Chưa đủ, còn thêm các mùi nước hoa, phấn son đủ cả bôi trên thân thể 

để  tăng  vẻ  diễm  lệ  cho  mình,  sao  cho  kẻ  qua  đường  cũng  phải  liếc  ngó. 

Nhưng  do  vì  phong  tục  mỗi  nơi  mỗi  khác  nên  các  món  trang  sức  không 

giống nhau. 

Một  số  người  cho  rằng  đó  là  “trang  nghiêm”,  hay  gọi  theo  thế  tục  là  đẹp 

xinh.  Nào  dè  đó  là  căn  nguyên  của  tội  ác,  tội  ác  tày  trời  nào  cũng  do  đây 

sanh. Ðức Phật biết họa này không phải là nhỏ nên chẳng những bắt người 

xuất gia phải mặc áo hoại sắc mà đến hàng tại gia đến chùa tu học cũng 

phải ăn  mặc chỉnh tề, đơn giản, tuyệt đối  không được ăn  mặc  hoa  hòe, 

diêm dúa. Nước hoa, phấn sáp thoa thân, đức Phật chẳng những không 

cho  người  xuất gia dùng, mà cả  những  người phát tâm tu  học đời  xuất 

gia cũng không được dùng, bởi vì những thứ này là những ngoại duyên 

có sức xúc phạm đến giới pháp.   

Ca múa xem nghe thuộc về cảnh giới mắt thấy tai nghe của hai trần Sắc và 

Thanh.  Ca  múa  có  tánh  cách  bảo  thủ  của  ngày  xưa  mà  đức  Phật  còn  cấm, 

huống hồ loại ca múa có tánh chất đồi trụy của ngày nay. Những thứ làm vui 

tai, vui mắt này, thoạt nhìn thì không thấy nguy hại, nhưng nếu thường tiếp 

xúc chẳng những đạo nghiệp của ta phải hủy phế, còn từ từ phát sanh dục 

niệm, khiến bao chí hướng trong sáng không còn an trụ nơi Phật pháp nữa, 

lâu  dần  bị  chuyển,  lìa  xa  Phật  pháp  đến  chốn  sa  đọa,  đắm  trong  ca  múa 

không thoát ra được. Cho nên bất luận xuất gia rồi hay đang tập xuất gia 

tự  mình  không  được  ca  múa,  và  không  được  cố  ý  đến  ca  lâu,  vũ  sảnh 

xem nghe.   

Giới tướng của  Bát Giới chẳng phải chỉ có “thoa  hương trang sức”  với “ca 

múa  xem  nghe”  hoặc  khai  hoặc  hợp  bất  đồng,  cũng  khi  hợp  “ca  múa  xem 

nghe”  với  “nằm  ngồi  giường  cao  to”  làm  một  chi.  Như  Tứ  Phần  Luật  Yết 

Ma và  Bát  Thức Chính Phạm đều  hợp  như vậy. Cho dù trong kinh  luận có 

nhiều cách  giải sai biệt, nhưng  người thọ  Bát Quan Trai Giới  vẫn nên chấp 

hành  nghiêm  chỉnh  các  giới  điều  của  đức  Phật  quy  định,  như  vậy  thì  vẫn 

không có gì khác biệt. Chẳng qua khi thuyết giới tướng, có khi đem điều này 

thuyết vào giới điều này, khi thuyết vào giới điều kia, người không biết cho 

là có sai khác. Kỳ thật, chỉ bảo chúng ta, những người thọ giới pháp, không 

nên  làm  cái  này,  cái  nọ  là  được  rồi,  còn  chuyện  nên  theo  cách  hợp  nào 

không phải là vấn đề quan trọng. Cho nên chúng ta chỉ coi trọng tinh thuần 

giới luật, bất tất coi trọng thái quá đến sự khai hợp trong văn tự. 

Còn vấn đề “giường cao rộng lớn”, thiên hạ bận rộn cả ngày, đến chiều tối ắt 

muốn ngủ nghỉ để khôi phục lại sức khỏe sau một ngày mỏi mệt, nếu không 

cái thân mong manh này ắt không chịu đựng nổi. Giấc ngủ chỉ để khôi phục 

sức khỏe nên chỉ cần ngủ sao cho ngon giấc, còn giường chiếu chỉ là phương 

tiện  phụ  thuộc.  Như  thế  nhân  chú  trọng  giường  nằm:  nệm  dầy,  trướng  rủ, 

mềm  mại  thư thích đã  ngược  lại khiến  họ  điên đảo  mộng tưởng, không thể 

được giấc ngủ ngon lành. Như vậy đâu còn đúng như ý nghĩa chính yếu của 

giấc ngủ nữa. Ðức Phật biết điều này có ảnh hưởng nhiều đến sức khỏe của 

thân thể  nên đặc biệt chế  giới “không  nằm ngồi  giường cao rộng” để khiến 

hành  giả  ngay  đến  lúc  ngủ  nghỉ  cũng  niệm  chánh  đạo,  tránh  không  để  thời 

giờ luống không. 

Giường cao rộng không được dùng,  như vậy  giường theo Phật chế  như thế 

nào? Phật chế sàng tòa cao không quá tám gang tay Như Lai (Như Lai toàn 

thân cao trượng sáu thước, gang rộng hai tấc), theo thước Tàu là  một thước 

sáu tấc; rộng ba khủy tay Như Lai (khủy tay Như Lai dài một thước tám tấc), 

theo thước Tàu là năm thước bốn tấc. Trong kinh A Hàm nói rõ: “Chiều cao 

thước sáu chẳng cao, chiều rộng bốn thước chẳng rộng, chiều dài tám thước 

chẳng  to”.  Theo  kích  thước  này  là  thủ  trì  giới  cấm  của  Như  Lai.  Nếu  vượt 

qua kích thước này ắt phạm  giới. Người xuất  gia  luôn sống đơn giản, tránh 

kiêu xỉ mới tương ưng với Thánh Ðạo, nên các vị tỳ kheo thời đức Phật có 

nhiều vị thường ngủ dưới cội cây, có vị lại qua đêm tại gò mả, chẳng khi nào 

nghĩ chuyện giường nằm có thư thích hay không. Còn như các vị ở đây chỗ 

nằm đơn giản, đó là tuân theo luật chế đó vậy. 

Giường nằm cao thấp to nhỏ, chẳng phải chỉ về mặt đo lường mà cả về mặt 

chất  liệu  nữa.  Như  các  nhà  giàu  có  ngày  xưa  ở  Trung  Quốc,  giường  nằm 

cũng được điêu khắc chạm trổ tinh chí, còn đính ngọc lát vàng, cho đến các 

ngọa  cụ  như  màn,  mền,  đều  toàn  bằng  gấm  vóc  tế  nhuyễn,  hoa  lệ  cực  kỳ. 

Như thế, tuy về mặt đo lường không quá sự quy định của đức Phật, nhưng về 

mặt  chất  liệu  lại  cao  xa,  hoa  lệ  thái  quá,  nên  cũng  không  phải  là  chỗ  dùng 

của Phật tử. Nếu thọ dụng những thứ trân quý như vậy, không những thành 

thói quen  mê  nhiễm  những  món  xa  xỉ, quên cả tu  Thánh Ðạo,  mà còn tăng 

trưởng  tính  kiêu  mạn,  cao  ngạo,  thành  thử  đức  Phật  không  cho  hàng  đệ  tử 

hưởng  thụ  như  vậy.  Chư  vị  ngày  nay  học  tập  đời  xuất  gia  nên  tập  các  thói 

quen như vậy. 

Sau cùng là vấn đề “không ăn phi thời”. Có người cho rằng giới này là giới 

quan trọng nhất trong Bát Giới, thật thì Bát Giới, giới nào cũng quan trọng, 

khó  mà phân biệt giới nào quan trọng nhất. Có điều đối với người xuất gia, 

nên  nghiêm  cách  đời  sống  không  ăn  phi  thời.  Tăng  đoàn  thời  đức  Phật  rất 

coi  trọng  giới  này,  ngay  đến  hiện  nay,  tỳ  kheo  của  các  xứ  Nam  Tông  đều 

như pháp nghiêm thủ giới này. Giả sử có vị tỳ kheo nào ăn quá ngọ, chẳng 

những  Tăng đoàn không chấp  nhận,  mà  ngay đến tín chúng cũng không bỏ 

qua  điều  này.  Nhưng  ở  Trung  Quốc,  giới  này  đã  không  được  xem  trọng. 

Ðừng nói người xuất gia không ăn quá ngọ đã không bị xã hội phê bình, mà 

dẫu có vị Tăng nào ăn quá ngọ cũng thường không bị mọi người khuyên bỏ. 

Chư Tăng Trung Quốc chưa từng nghiêm trì giới này, phải nói là do tại hoàn 

cảnh mà ra cả. 

Ăn uống vốn dĩ là động lực chủ yếu để duy trì sanh mạng, dù là sanh mạng 

của ai. Nếu không ăn uống tuyệt đối không thể tồn tại. Nên trong kinh Phật 

nói: “Tất cả chúng sanh đều nương vào ăn uống mà còn”. Quan sát hiện thực 

ở thế gian cũng thấy chưa từng có ai không nhờ ăn uống mà được tồn tại lâu 

dài. Thế gian sở dĩ phát sanh đủ chuyện chỉ do vì vấn đề sinh tồn. Sinh tồn 

tất  cần  sinh  hoạt.  Sinh  hoạt  tuy  có  nhiều  mặt,  nhưng  ăn  uống  vẫn  là  mặt 

quan  trọng  nhất.  Cho  nên  thế  nhân  đối  với  ẩm  thực  luôn  luôn  là  nhu  cầu, 

mong sao cho  mỗi bữa đều phong phú  món ăn. Chính  vì  mọi  người đều có 

nhu cầu như thế nên một mai cầu không toại ý, bấy giờ các hành vi bất thiện 

sẽ  bắt  đầu  hiện  khởi,  đưa  đến  nhiều  vấn  đề  nghiêm  trọng  cho  xã  hội,  thậm 

chí gây ra bạo động đấu tranh. 

Tuy chúng ta học Phật, nhưng vẫn là người phàm, nên vẫn phải dựa vào ăn 

uống để sống  hầu tu  học Phật pháp.  Ăn uống đã  là  mục đích  nuôi thân  học 

đạo, nên chỉ cần đủ  nuôi sống cho thân  mạng  này, sao cho sắc thân đủ sức 

khỏe, là đã đạt được mục đích của sự ăn uống. Không cần phải chọn lựa hay 

phân biệt ngon dở, càng không như tục nhân quen thói không thịt ăn không 

no!  Ðối  với  điều  này,  trong  kinh  Di  Giáo,  đức  Phật  chỉ  bày  cho  các  vị  tỳ 

kheo  thật  hay:  “Các  vị  tỳ  kheo  coi  chuyện  ăn  uống  như  là  uống  thuốc,  dù 

ngon, dù dở, cũng không tăng  giảm, chỉ để nuôi thân, cốt trừ đói khát, như 

ong hút nhụy chỉ lấy vị hoa, không làm tổn sắc. Tỳ kheo cũng vậy, thọ người 

cúng  dường  để  trừ  tự  não,  không  được  cầu  nhiều,  hoại  mất  thiện  tâm.  Thí 

như người trí phải lượng sức bò chịu được nhiều ít, không nên quá phần làm 

kiệt sức nó!” Dưới mắt đức Phật, ăn uống chỉ là thứ thuốc trị bệnh đói khát, 

dù  ngon  dù  dở,  ăn  uống  xong  hễ  thấy  no  đủ  là  được,  tuyệt  đối  không  như 

người  tại  gia  ăn  uống  không  ngại  chế  biến  mất  công,  hay  thấy  ngon  thì  ăn 

thêm chút  nữa,  nếu  dở thì  ít đi,  mà quên cả Thánh Ðạo  mình đang tu. Ðức 

Phật chế tỳ kheo thác bát xin ăn, tín chúng cúng gì ăn nấy, có đâu mà chọn 

lựa ngon dở! Nhưng khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, do vì chế độ thác 

bát  chưa  thể  thực  hành,  Tăng  Ni  tại  chùa  chiền  tự  lo  ăn  uống  nên  không 

tránh  khỏi  chuyện  lo  chọn  ngon  dở;  thậm  chí  tại  các  chùa  miếu,  làm  món 

chay  ngon  hơn  cả  món  mặn  nên  cả  ngày  bỏ  hết  thời  gian  vào  nhà  bếp,  dĩ 

nhiên vì vậy phải xa lìa Phật pháp. 

Ðức Phật quy định các vị tỳ kheo đối với việc ăn uống không được để tâm 

đến  chuyện  ngon  dở,  cùng  chế  định  giới  “không  ăn  phi  thời”  cho  Tăng 

chúng. Sở dĩ gọi là “không ăn phi thời” là vì thời gian ăn đã được quy định 

rõ ràng, ngoài giờ quy định này nhất quyết không ăn. Vậy thời gian nào quy 

định cho ăn? Kinh Tỳ La Tam Muội nói: “Sáng sớm giờ chư Thiên ăn, giữa 

trưa  giờ  chư  Phật  ăn,  buổi  chiều  giờ  súc  sanh  ăn,  buổi  tối  giờ  ngạ  quỷ  ăn. 

Như Lai muốn (chúng sanh) dứt trừ lục thú 8 khiến được nhập đạo, nên chế 

định (thọ trai) giờ (ăn) của chư Phật”. Ðiều này không khác gì bảo chúng ta: 

Tỳ  kheo  chỉ  được  ăn  một  bữa  giữa  trưa  như chư Phật,  ngoài  ra  đều  không 

phải  là  giờ  ăn.  Trong  kinh  tuy  nói  vậy,  nhưng  vẫn  có  giải  thích  về  “thời 

thực”  và  “phi  thời  thực”  như sau:  Từ  sáng  sớm  mặt  trời  mọc  cho  đến  giữa 

trưa  là  giờ  ăn  được.  Bóng  mặt  trời  quá  giữa  trưa  một  sợi  tóc  cho  đến  sáng 

sớm  ngày  hôm sau  là  giờ không được ăn,  và  gọi đó  là  giữ  giới ăn  ngọ  hay 

“quá ngọ không ăn”. Ăn uống là sự ham muốn lớn của nhân sanh, không có 

loài nào thích thú ăn uống cho bằng loài người, đức Phật vì sao nghiêm cách 

hạn chế sự ăn uống của người xuất gia? Phải biết ăn uống dù là chuyện cần 

cho  mỗi  ngày, song có  vẻ  là chuyện không quan trọng, nhưng  nó liên quan 

rất  nhiều  đến  đạo  nghiệp  của  chúng  ta.  Tục  ngữ  có  câu:  “Ăn  no  sanh  dâm 

dục” đủ biết ăn uống là duyên tăng thượng cho dục của nam nữ. Trong Luật, 

sở dĩ đức Phật hạn chế nhiều về vấn đề ăn uống, mục đích lớn nhất và cũng 

quan trọng nhất là để chữa trị dục vọng cho nhân sanh. Vì dục là kẻ địch đối 

đầu  làm  chướng  ngại  cho  sự  giải  thoát,  người  cầu  tìm  giải  thoát  nếu  muốn 

đối  trị  kẻ  địch  này,  phương  tiện  hay  nhất  chính  là  sự  giảm  nhẹ  vấn  đề  ăn 

uống. 

Giới “không ăn phi thời” chẳng riêng tỳ kheo nên giữ mà là giới chung cho 

hàng ngũ chúng xuất gia, và ngay đến hàng tại gia thọ Bát Quan Trai Giới, 

đức Phật cũng chế định phải giữ giới này. Như vậy, giới này rất quan trọng 

đối với Phật Giáo. Nói ra thật tàm quý, các vị thọ Bát Trai Giới, đúng theo 

luật chế quy định, phải đối trước chư Tăng trọn đời không ăn phi thời mà thọ 

giới, nhưng chư Tăng ngày nay thì thực ít người giữ giới này. Lại phần đông 

những  vị  Tăng  phát  tâm  giữ  giới  “không  ăn  phi  thời”  này,  lúc  giữ,  lúc  bỏ, 

khó  mà  giữ  được  suốt  đời.  Ngay  đến  tôi  cũng  chưa  thể  làm  được,  cho  nên 

tuy vì các vị truyền thọ Bát Quan Trai Giới, nhưng trong lòng không khỏi hổ 

thẹn vô cùng. Có điều vì chư vị truyền giới rồi, các vị trong một ngày đêm 

có thể như pháp thủ trì thanh tịnh, vẫn là điều tốt vô cùng. 

Biện biệt phân tách chi số của  Bát Giới, chủ  yếu biện biệt sự khai  hợp của 

tam chi sau, còn năm giới đầu cùng Cận Sự Luật Nghi không khác, bình thời 

giảng cũng đã nhiều. Ba chi sau đã có sự khai hợp và thứ lớp khác nhau. Sau 

khi đã phân tách rõ, sẵn lược giải ba chi để quý vị hiểu biết chính xác về Bát 

Giới. Song tôi  muốn nhắc quý vị giới “bất tà dâm” của Ngũ Giới trong Bát 

Giới phải đổi lại là “bất dâm dục”. Trong Xuất Gia Luật Nghi quy định hoàn 

toàn  đoạn  dâm,  các  vị  nay  học  đời  sống  xuất  gia,  nên  phải  giữ  giới  cả  đời 

không dâm của chư Phật. Nếu không trừ sạch được dâm dục, không  những 

khó sống đời xuất gia, mà còn ngăn trở chuyện giải thoát. Ðó là điều chúng 

ta phải lưu ý. 

Theo sự phân biệt của chi số, Cận Trụ Luật Nghi của chúng ta vừa đúng tám 

giới,  đã  không  tăng  thành  chín  chi  được,  cũng  không  giảm  thành  bảy  chi. 

Nhưng vì sao chỉ có tám chi? Câu Xá Luận nói: “Bốn giới chi đầu thuộc về 

tánh tội, để phòng tánh tội phát sanh nên phải chế giới này. Giới ‘uống rượu’ 

thứ  năm  thuộc  về  phóng  dật,  vì  sợ  thất  niệm  rồi  vọng  tạo  bốn  tánh  tội  nên 

phải chế chi thứ năm ‘không uống rượu’. Ba giới sau cùng để phòng sự kiêu 

dật nên Phật chế ba chi sau”. Do đó, giản lược bằng bài tụng:   

 Giới bất dật, cấm ngăn   

 Tứ, nhất, tam gồm tám   

 Ðể phòng các tánh tội   

 Thất niệm và kiêu dật   

 (Giới, bất dật, cấm chi   

 Tứ, nhất, tam như thứ   

 Vị phòng chư tánh tội   

 Thất niệm cập kiêu dật)   

Chẳng  những  Câu  Xá  Luận  giảng  như  vậy,  Thành  Thật  Luận  cũng  nói: 

“Trong đó, bốn giới đầu là thật ác. Uống rượu là cửa các ác, còn ba giới sau 

là nhân duyên phóng dật. Người nào lìa năm món ác là nhân duyên phúc, lìa 

ba món sau là nhân duyên đạo. Cư sĩ dầu yếu kém thiện pháp, nhưng có thể 

khởi nhân duyên đạo nên thành tựu ngũ thừa bằng tám giới này”. Ba giới sau 

của Bát Giới có thể xả lìa nhân duyên, không còn bị trần cảnh bên ngoài lay 

chuyển  nữa, cho  nên  (có thể) làm  nhân  duyên  thù  thắng cho chánh đạo, cơ 

sở (căn bản) cho tam thừa thánh đạo hoàn toàn xây dựng trên các giới này. 

Bởi vậy, phát tâm thọ Bát Quan Trai Giới rồi không nên coi thường các giới. 

Vì sao? Ba giới sau ngỡ là bình thường, nếu không nghiêm chỉnh thọ trì thì 

chắc chắn ta không có phần trong xuất thế tam thừa thánh đạo. Như vậy sao 

dám coi thường? Nói chung, Bát Giới tuy là giới cho hàng tại gia thọ, nhưng 

thành  Phật  phải  do  nhân  duyên  này  mà  thành  tựu.  Như  kinh  nói:  “Ta  nay 

thành  Phật  đạo,  vốn  từ Bát  Giới  mà  ra”.  Bát  Quan  Trai  Giới  tu  học  Thánh 

Ðạo quan trọng như vậy, nên tôi hằng mong mỏi quý vị phát tâm thọ trì. 



---o0o--- 

Chương 9 - Vấn Ðề Liệu Giản 



Hôm nay là lần thứ chín quý vị thọ Bát Giới, trong các lần trước tôi đã trình 

bày nhiều vấn đề liên quan đến Bát Trai Giới, hiện tại muốn cùng các vị liệu 

giản một số vấn đề, để các vị trong lòng không còn mối thắc mắc nào nữa về 

Bát Giới, an tâm phụng trì hàng tháng, không còn thối tâm. Nhờ vậy, các vị 

có thể dựa vào công đức này băng qua khổ hải, không còn đắm chìm trong 

sanh tử nữa. 

Thuở giờ đệ tử Phật được chia làm bảy chúng có giới pháp khác nhau, như 

hai chúng tại gia có Ngũ Giới: tỳ kheo và tỳ kheo ni có Cụ Túc Giới, sa di và 

sa  di  ni  có  thập  giới,  thức  xoa  ma  na  có  sáu  pháp  giới.  Còn  các  vị  thọ  Bát 

Giới thuộc về chúng nào? Trước hết, phải biết Bát Giới là giới một ngày một 

đêm còn Ngũ Giới thuộc giới tận hình thọ (giới suốt đời). Nếu nói Bát Giới 

thuộc về hai chúng tại gia thì Bát Giới không phải là giới tận hình thọ nên tợ 

hồ không thuộc về hai chúng tại gia. Như thế phải quyết định thế nào? 

Bát  Giới  không  phải  là  giới  tận  hình  thọ  nên  nếu  bảo  người  thọ  giới  này 

thuộc  ưu  bà  tắc  (di)  ắt  không  khỏi  có  vấn  đề  xảy  ra.  Bởi  thông  thường  có 

giới tận hình thọ mới gọi là ưu bà tắc/di. Song người thọ Bát Giới trên thân 

mang giới trọn ngày đêm, lại không có tên nào để chỉ, nhưng trong học phái 

Phật  giáo  có  khi  gọi  hạng  người  này  là  Trung  Gian  Nhân  (người  ở  giữa). 

Như  Tát  Bà  Ða  Luận  nói: “Người  thọ  Bát  Giới  trong  thất  chúng,  thuộc  về 

chúng nào? Tuy không có giới chung thân nhưng có giới một ngày một đêm 

nên  gọi  là  ưu  bà  tắc.  Nếu  gọi  như  vậy  lại  không  có  giới  chung  thân;  nếu 

không gọi như vậy lại có giới một ngày một đêm, nên chỉ gọi là Trung Gian 

Nhân,  tức  ngoài  thất  chúng  còn  có  Mộc  Xoa  Bát  Giới”.  Sự  thật,  người  thọ 

Bát Giới cũng có thể  gọi  là  ưu bà tắc, song phải  thêm  hai chữ “tịnh  hạnh”, 

nên khi thọ giới pháp, danh xưng thích hợp nhất là “tịnh hạnh ưu bà tắc/di”. 

Phần trên đã nói người thọ Bát Giới nằm ngoài thất chúng là do nơi sự phân 

biệt của các học  giả Hữu  Bộ về  giới tận  hình thọ  và  giới  nhật dạ; nhưng từ 

các kinh Hữu Bộ thành lập một phái riêng gọi là Thành Thật Luận Chủ, nói 

trong Thành Thật Luận, người hành Bát Giới không ngoài thất chúng, bởi vì 

Bát Giới thông suốt và thu nhiếp hai chúng tại gia. Lại xét lý do Phật chế Bát 

Giới  thì  chính  vì  tại  gia  chúng.  Gần  đây,  Hoằng  Nhất  Luật  Sư  trong  Phổ 

Khuyến  Xuất Gia Nhân Thường Ưng Thọ Bát Giới Văn, tuy dựa theo kinh 

Dược  Sư  chứng  minh  người  xuất  gia  cũng  nên  thường  thọ  Bát  Trai  Giới, 

nhưng người phát tâm thọ Bát Trai Giới dĩ nhiên đa số vẫn là người tại gia. 

Ðồng thời,  người thọ  Bát  Trai  Giới đa số  đã thọ Ngũ Giới (không thọ  Ngũ 

Giới  vẫn  có  thể  thọ  Bát  Giới).  Hiện  tại,  tuy  chỉ  thọ  giới  một  ngày  đêm, 

nhưng nhờ sự tuyệt dâm nên thắng hơn Ngũ Giới không tà dâm, do vậy gọi 

là tịnh hạnh ưu bà tắc/di. Các vị đều đã rõ, nếu thọ trì được đủ năm giới thì 

thật  lý  tưởng.  Nhưng  nếu  cảm  thấy  không  thể  giữ  nổi  các  giới  tôn  nghiêm 

này,  đức  Phật  cũng  từ bi  phương  tiện  cho.  Hơn  nữa,  cũng  không  quy  định 

cứng ngắc, do người phát tâm tùy sức muốn thọ trì bao nhiêu giới thì thọ bấy 

nhiêu  nên  có  bán  phần,  mãn  phần,  đa  phần,  thiểu  phần,  nhất  phần  ưu  bà 

tắc/di khác nhau. Vấn đề hiện tại các vị thọ Bát Trai Giới có phải thọ toàn bộ 

hay  không?  Căn  cứ  theo  phẩm  Bát  Giới  của  Thành  Thật  Luận:  “Ðiều  này 

cũng  không  nhất  định,  tự  lượng  sức  mình  thọ  được  bao  nhiêu  thì  thọ  bấy 

nhiêu,  tuyệt  đối  không  nên  miễn  cưỡng.  Nếu  cứng  ngắc  quy  định  phải  thọ 

hết,  giả  như  không  thể  nghiêm  trì,  há  chẳng  gây  thêm  tội  sao?”  Cho  nên 

chúng  ta  thường  nói:  Ðức  Phật  chế  giới  rất  linh  động,  mục  đích  để  giúp 

người giải thoát, không phải để làm khó người. 

Khi thọ  Bát Quan Trai Giới phải thọ từ sáng sớm trong  ngày  là đúng pháp 

nhất,  nếu để sau  ngọ  mới thọ thì không đắc giới. Nhưng trong  Bà Sa  Luận 

lại  phương  tiện  nói:  “Người  phát  tâm  thọ  giới  giả  sử  nghĩ  rằng  ngày  mai 

mình  phải  thọ  giới,  nhưng  đến  lúc  đó,  tự  nhiên  gặp  chuyện  phải  lo,  quên 

béng mất Bát Quan Trai, cho đến khi xong việc về nhà dùng bữa mới chực 

nhớ lại, vội đến thọ Bát Quan Trai Giới cũng có thể được. Nhưng điều này 

không những không thể coi là đương nhiên  mà phải sanh tâm tàm quý, cho 

rằng  mình quá  lơ  là, từ  nay  về sau không  được  làm thành  lệ”. Nếu  một  lần 

như vậy, rồi từ đó trở đi cứ vậy mà làm thì thực trái với pháp. Mong các vị 

lưu ý điều này cho. 

Người  thọ  Bát  Giới  phải  thọ  nơi  Truyền  Giới  Sư,  dĩ  nhiên  Giới  Sư phải  là 

người xuất gia. Trong ngũ chúng xuất gia, chúng nào cũng làm Bát Giới Sư 

được, chỉ cần vị này thủ trì giới “không ăn quá ngọ”. Nhưng hiện tại lại phát 

sanh  vấn  đề,  vạn  nhất  không  có  Tăng  thì  ta  phải  làm  sao  để  thọ  giới?  Có 

phương  tiện  nào  đặc  biệt  cho  chúng  ta  thọ  giới  không?  Có  thể  đối  trước 

Phật, tự nguyện thọ hành Bát Giới, vẫn đắc giới như thường. Lỡ tượng Phật 

không  có  thì  phải  làm  sao?  Vẫn  có  thể  thọ  giới,  nhất  tâm  hướng  về  không 

trung,  trong  tâm  tưởng  và  miệng  nói  như  vầy:  “Con  nay  thọ  trì  Bát  Quan 

Trai  Giới”.  Như  vậy  cũng  vẫn  đắc  giới.  Bởi  vì  Pháp  Thân  chư  Phật  biến 

khắp  hư  không,  hành  giả  cứ  dụng  tâm  chí  thành,  tâm  cung  kính,  tâm  ân 

trọng, tâm thanh tịnh mà cầu tất sẽ cảm ứng và được đắc giới. 

Thọ  hành  Bát  Giới  là  chuyện  đại  công  đức.  Nhiều  người  phát  tâm  thọ  giới 

này,  đó  là  điềm  lành.  Vì  như  thế  chẳng  những  chứng  tỏ  tâm  người  hướng 

nhiều về thiện, còn cho thấy Phật pháp được phổ cập hơn. Nhưng thêm một 

vấn  đề  là  phát  tâm  thọ  một  lúc  nhiều  người  hay  chỉ  riêng  một  người  thọ 

thôi?  Hành  Sự  Sao  trích  dẫn  kinh  Thiện  Sanh:  “Thọ  Bát  Giới  không  được 

đông, chỉ riêng mình thọ”. Sở dĩ trong kinh nói “chỉ riêng một người thọ” vì 

để  hành  giả  chuyên  tâm  nhất  ý  đến  giới  hạnh  mình  thọ,  không  để  cho  tâm 

niệm thuần khiết này bị các hỗn loạn khác làm động. Hiện tại, các vị thọ Bát 

Quan Trai Giới, trên tình lý thì không có gì hại, nhưng đối với Giới Luật thì 

không  mỹ  mãn,  nhưng  đó  là  biện  pháp  bất  đắc  dĩ,  chỉ  mong  các  vị  bảo  trì 

nghiêm túc, không nên gây ồn náo. 

Thọ  hành  Bát  Giới  dĩ  nhiên  là  nhiều  công  đức,  song  hiện  tại  nếu  có  người 

trước kia làm việc cho chánh quyền, rồi vì nhiệm vụ mà từng giết hay đánh 

đập người khác, nay phát tâm học Phật, muốn đến cầu thọ Bát Trai Giới, thì 

có đắc giới hay không? Ðối với vấn đề này có thể nói: “Bất kể quá khứ họ ác 

như thế nào, tạo tội đến đâu đi nữa, nay phát tâm cầu thọ Bát Trai Giới, chỉ 

cần  chí  thành  khẩn  thiết  sám  hối  các  nghiệp  tội  quá  khứ  thì  vẫn  thành  tựu 

giới pháp. Nếu không chịu sự sám hối thì do các nghiệp tội sâu dày kia cản 

trở, nên có thọ giới cũng không thành tựu giới pháp”. 

Ngay bản thân người thọ giới cũng vậy, giả sử xưa nay thọ trì rất thanh tịnh, 

chưa từng động niệm phạm giới, nhưng gặp phải ác duyên đặc biệt bức phải 

bỏ giới, thử hỏi nên phương tiện xả như thế nào? Biện pháp lý tưởng và hay 

nhất đương nhiên là dùng vô số các phương tiện thiện xảo, trang nghiêm hộ 

trì,  thà  mất  sanh  mạng  này  quyết  không  bỏ  các  giới  đã  thọ.  Còn  như trong 

tình  cảnh  bất  đắc  dĩ,  không  xả  giới  không  xong,  muốn  hy  sinh  tính  mạng 

cũng  không  được,  lúc  đó  đành  phải  phương  tiện  xả  giới  pháp.  Khi  xả  giới 

pháp, chỉ cần một người chứng, nói rõ nhân duyên bất đắc dĩ phải xả giới là 

xong,  không  cứ  phải  xả  giới  trước  chư  Tăng,  vì  đó  là  bị  ác  duyên  phải  xả 

giới, đâu phải là ý mình muốn. 

Bị  ác  duyên  bức  phải  xả  hoặc  hủy  giới  tuy  vẫn  là  nghiệp  tội,  song  không 

nặng vì không phải ý muốn của chính mình, nên khi thoát được ác duyên rồi, 

chí thành sám hối để trừ diệt tội lỗi, sao cho đến khi sám hối cảm được điềm 

lành.  Lúc  đó  mới  thỉnh  cầu  thọ  lại  giới,  như  vậy  vẫn  thành  tựu  giới  pháp. 

Trường hợp có người không do ác duyên mà do tự phiền não nơi mình xung 

động  khiến  tâm  ô  nhiễm,  hủy  phạm  giới  pháp  của  Như  Lai,  tội  người  này 

nặng  hơn  người  trước,  khó  lòng  mà  sám  hối  để  được  thọ  giới  lại.  Vì  vậy, 

phải trang nghiêm hộ trì các giới đã thọ. 

Người thọ giới phải thọ thọ trì giới thanh tịnh không được hàm hồ. Nhưng ở 

thế gian này, chuyện gì nói cũng dễ, làm mới khó, nhất là tịnh giới của Phật 

pháp  lại  càng  không  đơn  giản  như  ta  tưởng  tượng  nên  Ấn  Thuận  Luật  Sư 

nói:  “Thọ  giới  thì  dễ,  giữ  mới  khó”.  Như  thọ  Bát  Trai  Giới,  chẳng  những 

không  được  giết  mà  ngay  đến  đánh  đập  chúng  sanh  cũng  không  được.  Có 

nhiều  người  quen  thói  đánh  mắng  người,  nghĩ  rằng  hôm  nay  thọ  giới  nên 

tạm thời không đánh mắng, mai xả giới rồi thì ta tha hồ đánh mắng. Lối suy 

nghĩ  này tuy  hôm  nay không  gây tội,  nhưng không thể bảo  là trì  giới thanh 

tịnh.  Hoặc  gặp  chuyện  gì  xúc  phạm  đến  ý  mình,  liền  nổi  lôi  đình,  hoặc  có 

chuyện  phiền  não  gì  của  mình  mà  gây  thương  hại  đến  tâm  ý  người  khác. 

Như vậy bề ngoài xem có vẻ không phạm giới, nhưng trì giới kiểu này thật 

bất tịnh. 

Do vậy, đủ biết muốn được giới hạnh trang nghiêm thanh tịnh phải luôn luôn 

kiểm  điểm  ba  nghiệp,  thân  khẩu  không  được  làm  mất  oai  nghi,  ý  không 

được  vọng khởi tham, sân, si. Như vậy  mới  được  gọi  là trì  giới thanh tịnh, 

cho nên tôi thiết tha  mong các vị hộ trì tịnh giới như giữ tròng con mắt, để 

tránh  được  mọi  tội  ác.  Người  thọ  Bát  Trai  Giới  nếu  có  điều  vi  phạm  giới 

pháp,  không  những  không  tăng  tiến  các  giới  khác,  cũng  không  thể  sanh 

trưởng các thiện pháp. Vì vậy, phải luôn cẩn thận như pháp trì giới. 

Giảng  đến  đây,  tôi  muốn  kể  một  câu  chuyện  để  chứng  minh  chuyện  được 

mất của trì và không trì giới. 

Thuở Phật tại thế, một lần Ngài thuyết pháp tại Kỳ Viên tinh xá, có đông đủ 

chư  Bồ  Tát  và  Thanh  Văn  chúng,  xế  chiều  có  hai  vị  tiên  nhân  đến  trước 

Phật. Hai vị này do quá khứ từng thọ Bát Quan Trai Giới, nhờ công đức này 

được sanh cõi trời, thân phóng hào quang, nên khi họ tới, Kỳ Viên được hào 

quang chiếu sáng như ban ngày, khiến toàn tinh xá chiếu ánh sáng vàng như 

bảo quang. Ðức Phật biết rõ lai  lịch của  họ, đợi  họ phóng  hào quang  xong, 

Ngài tùy theo căn cơ mà thuyết pháp cho họ. Hai người này nghe diệu pháp 

của  chư  Phật  như  uống  nước  cam  lồ,  tâm  khai  ý  giải,  đốn  ngộ  được  đạo 

huyền, siêu  xuất  tam  giới,  nên đảnh  lễ đức Phật, trở  về cõi  trời. Ngày  hôm 

sau, A Nan bạch Phật: “Hai vị tiên nhân hôm qua đến cầu pháp Thế Tôn, oai 

tướng  kỳ  đặc,  tịnh  quang  diệu  mục  hơn  các  ánh  sáng  thường  thấy,  không 

biết  họ  nhờ  công  đức  gì  mà  được  phúc  báo  thù  thắng  như  vậy?  Cúi  mong 

Thế Tôn từ bi khai thị”. 

Ðức  Phật  liền  kể  cho  A  Nan  nghe:  “Cách  đây  không  lâu,  vào  thời  kỳ  Mạt 

Pháp của đức Phật Ca Diếp, có hai vị đạo sĩ tu cầu sanh Phạm Thiên, không 

những sanh cùng ngày, ở cùng nơi, lại là bạn cùng chí hướng. Nghe được sự 

lợi  ích của Phật pháp,  nhất  là sự dễ tu  tập của  Bát Quan Trai Giới  và công 

đức thù thắng của pháp tu đó nên hai vị tu sĩ tịnh hạnh này, vốn là dòng Bà 

La Môn, nhưng vì phát tâm cầu Bát Trai Giới, nên chẳng ngần ngại tìm đến 

chư Tăng cầu thọ giới pháp. Chư Tăng thấy hai người chí thành cầu giới nên 

như pháp truyền Bát Quan Trai Giới cho họ. Hai người tuy chí tâm cầu Bát 

Trai Giới, song tâm niệm mỗi người mỗi khác. Bà La Môn lớn muốn nương 

nhờ công đức Bát Trai Giới để được sanh thiên hưởng phúc báo. Bà La Môn 

trẻ lại muốn nhờ công đức Bát Trai Giới để kiếp sau trở lại thân người, làm 

vua ở thế gian. 

Sau khi thọ giới, ai trở về nhà nấy, nghiêm túc trì giới, nhất là giới “quá ngọ 

không ăn”. Nhờ công đức  trì  giới không phạm, anh Bà  La Môn trẻ sau khi 

mạng  chung,  được  như  nguyện  thác  sanh  về  nhân  gian  làm  vua  một  nước. 

Còn vị Bà La Môn lớn bị người vợ bức bách quấy rầy, nên phải chiều vợ ăn 

phi thời, phá hỏng giới “không ăn quá ngọ”. Do ác duyên này, không những 

không  thành  tựu  ý  nguyện  sanh  thiên  mà  đọa  lạc  vào  đường  súc  sanh  làm 

rồng.  Từ  đó,  người  và  thú  cách  biệt,  mỗi  người  chịu  quả  sướng  khổ  của 

riêng  mình,  không  nhận  ra  nhau  nữa.  Một  hôm,  từ  suối  trôi  vào  một  quả 

xoài. Người  làm  vườn  vớt được, đem dâng cho  người chủ  vườn. Chủ  vườn 

lại dâng cho người khác, rồi đến tay vua. Nhà vua thuở giờ chưa ăn xoài, nay 

thấy  ngon  miệng  nên  muốn  ăn  mỗi  ngày,  liền  ra  lệnh  cho  chủ  vườn  phải 

dâng  xoài  mỗi  ngày.  Nếu  trái  lệnh  sẽ  bị  tội  hình.  Chủ  vườn  về  nhà  sợ  hãi 

ngồi khóc, tiếng khóc vang đến tai rồng ở con suối này. Rồng liền hóa thành 

một ông lão đến hỏi chủ vườn vì sao lại khóc thảm như vậy? Chủ vườn kể rõ 

câu chuyện. Ông lão an ủi: “Nhà ngươi đừng buồn, lão sẽ giúp nhà ngươi có 

xoài mỗi ngày, có điều khi dâng xoài lên vua, bảo nhà vua rằng: Lão với nhà 

vua vốn xưa là bạn thân đồng tu Bát Quan Trai Giới. Nhà vua nhờ giữ giới 

thanh tịnh, lại cầu làm vua nên được như nguyện. Còn lão vì giữ giới không 

trọn,  nên  phải  chịu  thân  rồng.  Nay  muốn  thoát  thân  này,  chỉ  có  cách  tu  trì 

Bát Trai Giới nên xin nhà vua vì lão mà tìm giúp pháp Bát Trai Giới để lão 

sớm  thoát  thân  này”.  Chủ  vườn  hôm  sau  dâng  xoài  và  chuyển  lời  ông  lão 

đến  vua.  Nhà  vua  nghe  xong  kinh  sợ,  ngặt  nỗi  thuở  ấy  Tam  Bảo  đã  không 

còn  ở  thế  gian,  hà  huống  Bát  Quan  Trai  Pháp!  Nhà  vua  vấn  kế  trí  thần,  trí 

thần tuy nhiều mưu trí song cũng bó tay. Người cha ông ta thấy con có điều 

suy  nghĩ  mới  hỏi  lý  do.  Trí  thần  bày  tỏ  mọi  sự,  người  cha  bèn  bảo  đổi  cột 

nhà  xem  có  không.  Quả  nhiên  trong  cột  có  kinh  Thập  Nhị  Nhân  Duyên  và 

kinh  Bát  Quan  Trai.  Trí  thần  mừng  rỡ  đem  kinh  dâng  vua.  Vua  đem  kinh 

đựng  trong  hộp  vàng,  đích  thân  đem  giao  cho  rồng.  Từ  đó,  rồng  tại  Long 

cung phụng hành Bát Giới, chuyên tu không nghỉ. Vua tại cung điện cũng nỗ 

lực tu Bát Giới, đến khi quả trổ, cả đôi bạn này đều sanh thiên hưởng phúc 

báo. Hai vị này trượng thừa công đức Bát Giới tối qua đến Kỳ Viên tinh xá, 

thỉnh ta thuyết pháp. Nghe pháp xong, chứng được Thánh Quả, từ nay không 

còn chịu sanh tử trong tam giới nữa”. 

Câu chuyện trên đây cho ta thấy công đức của Bát Giới, cũng  như quả báo 

của  sự  trì  giới  không  hoàn  hảo,  nhất  nhất  đều  có  quả  báo.  Các  vị  thọ  Bát 

Giới  nay  đã  hiểu  rõ,  ắt  chuyện  sanh  thiên  hưởng  phúc  hay  giải  thoát  thoát 

sanh  tử  không  còn  là  vấn  đề  nữa.  Nên  hãy  chuyên  tâm  phụng  hành  như 

pháp,  “không  một  sát  na  khởi  tục  niệm  hay  giải  đãi  thân  tâm,  cần  tu  lục 

niệm,  hộ  trì  bát  chi,  nghiệp  phiền  não  tận,  tự  nhiên  thiện  nghiệp  khai  phát. 

Nhân xuất thế do đây thành tựu”. 

---o0o--- 

Chương 10 - Lục Niệm Tu Pháp 



Phần này nói về pháp tu Bát Quan Trai Giới. Thông thường thọ bất cứ giới 

gì, mọi người cũng chỉ tiêu cực không làm điều này, tránh gây điều kia là đủ, 

nhưng đệ tử Phật còn có cách tu trì các giới. Bát Trai Giới của chư Phật chỉ 

vỏn  vẹn  một  ngày  một  đêm,  nên  ngoài  thời  gian  tác  pháp  thọ  giới  nên  lợi 

dụng tối đa thời  gian còn  lại  vào  việc tu trì  giới  pháp, không để  một sát na 

nào trôi qua  luống không. Có  vậy  mới không  uổng  một  ngày thọ  giới,  gieo 

duyên trọn vẹn với Phật pháp, mới chơn chánh thọ dụng được Phật pháp. 

Trong Bát Quan Trai Giới hội này, chúng ta đã có nghi quỹ tu trì, ngoài hai 

thời  công  phu  sớm  chiều,  còn  tụng  niệm  kinh  Kim  Cang,  xưng  niệm  hồng 

danh đức Phật. Tôi cùng các vị bàn  luận các vấn đề về Bát Quan  Trai Giới 

để  mong  sao  các  vị  đạt  đến  trình  độ  hành  giải  tương  ưng.  Trong  kinh,  đức 

Phật dạy trong ngày thọ Bát Trai Giới phải nên tu tập nghĩ niệm, đó là niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm Giới, niệm Thiên. Kinh A Hàm thêm 

niệm Thí, thành ra sáu niệm, có ý nghĩa như sau:   

- Thứ nhất niệm Phật: Phật là bậc Thánh ở thế gian, bậc Chánh Giác viên 

mãn,  rõ  được  Thật  Tướng  của  chúng  sanh.  “Chánh  Giác  của  Thế  Tôn  từ 

mình  lan  đến  người,  rồi  trải  khắp  thế  gian,  triệt  ngộ  tự  thân  và  cho  người, 

Trung  Ðạo  giữa  tâm  và  vật.  Do  trí  huệ  quán  chiếu  khởi  tâm  từ  bi  đến  mọi 

loài”.  Cho  nên  bậc  Chánh  Giác  chẳng  những  đạt  được  cứu  cánh  giải  thoát 

ngay tại thế gian này, còn cứu vớt được hết thảy chúng sanh khiến đều được 

Chánh Giác như Ngài không khác. Như vậy, đủ thấy đức Phật có công đức 

thanh tịnh bất khả tư nghì. Niệm Phật không như người ta hay nghĩ là dùng 

miệng  xưng  niệm  thánh  hiệu  mà  phải  tư  niệm  công  đức  vô  tận  của  đức 

Phật,   như  niệm  tướng  hảo  của  Phật  trừ  được  tánh  nóng  giận,  niệm  Thật 

Tướng của chư Phật chứng được diệt được mọi ác niệm, niệm các pháp môn 

của  Phật trừ được sự ngu si,  niệm  mười danh  hiệu  Phật  vừa tăng tiến công 

đức cho mình, vừa giúp người nghe diệt được tâm khinh mạn, sanh tâm kính 

ngưỡng  chư  Phật,  không  dám  khởi  niệm  ác.  Lại  phải  biết  đức  Phật  là  bậc 

đầy đủ trí  huệ, chúng ta  nếu thành tâm  niệm  Phật, ắt dẫn khởi được trí  huệ 

sẵn có của ta, lúc đó tự  nhiên sẽ khuynh  hướng  về chân  lý  mà chư Phật  đã 

thể  hiện.  Trí  huệ  không  những  là  điều  cần  thiết  để  thể  ngộ  chân  lý,  còn  là 

búa sắc để chặt mọi dây rợ phiền não. Niệm Phật có thể khai mở trí huệ, dễ 

như  vậy  sao?  Niệm  Phật  là  một  pháp  môn  trọng  yếu,  chẳng  những  các  vị 

chuyên  tông  như  Tịnh  Ðộ  khuyên  người  niệm  Phật,  ngay  đến  bên  Nguyên 

Thủy  cũng  có  pháp  Niệm  Phật.  Song  đức  Phật  ban  đầu  chỉ  bày  cho  người 

niệm  Phật  là  muốn  họ  niệm  công  đức  thanh  tịnh  của  chư  Phật,  không 

phải chỉ xưng danh xuông.   

- Thứ hai, niệm Pháp: Pháp là những lời dạy của chư Phật, Pháp của Phật 

không nói bằng trí tưởng tượng mà nói theo sự thật chứng. Pháp thật chứng 

này không  gì khác  hơn chân  lý  vũ trụ  nhân sanh, cũng  là quy  luật của đạo. 

Phải tuân theo quy luật của đạo, thể ngộ được chân lý của vũ trụ nhân sanh 

mới  thành  Phật  được.  Ðức  Phật  giác  ngộ  được  chân  lý,  không  như thế  hay 

giấu diếm  mà lập tức chỉ bày cho đại chúng,  giúp  mọi  người  hiểu đâu  là  lẽ 

thật của các pháp, đâu  là quy  luật của đạo, tiến đến cung điện của chân  lý. 

Pháp trên  lập trường tu  học  vô cùng trọng yếu, đừng  nói chúng ta  không  y 

Pháp,  không  sao  thể  ngộ  được  chân  lý,  đến  chư  Phật  nếu  không  có  Pháp 

cũng không thể thành Chánh Giác. Vậy đạo cứu cánh là gì? Ý chỉ đức hạnh 

Trung Ðạo, sự thực tiễn  hành trì của thân  tâm,  đó  là  hướng thượng,  hướng 

thiện,  hướng  giải  thoát,  nói  đúng  hơn  đó  chính  là  Bát  Chánh  Ðạo  mà  mọi 

người  đều  biết.  Người  hướng  thượng  khéo  hành  Bát  Chánh  Ðạo,  ắt  “có  tri 

kiến  chính  xác,  tất  đạt  được  mục  đích”.  Song  trong  thực  tiễn,  hành  Bát 

Chánh  Ðạo  chính  là  chánh  hạnh,  không  tà,  không  lệch.  Như  vậy  “chánh 

hạnh  hướng thượng,  hướng  giải thoát, đạt  được cứu cánh  vô thượng”, thực 

hiện  được  mục  đích  cứu  cánh  này  cũng  gọi  là  Pháp.  Trong  kinh  gọi  là  Vô 

Thượng Pháp, Cứu Cánh Pháp, cũng gọi là Thắng Nghĩa Pháp. Nói theo chỗ 

chứng là Duyên Khởi Chánh Pháp. Duyên Khởi Chánh Pháp thấu suốt trong 

ngoài, biến khắp mọi nơi không đâu không có, người nào chứng được nó, ắt 

thể ngộ được chân lý, thành bậc Tự Giác, tự chứng giải thoát tự tại. Vì vậy, 

đức Phật muốn chúng ta thường tư niệm Pháp, để thân tâm thường hành theo 

chân lý của Pháp, ngõ hầu sớm được tự tại giải thoát. 

-  Thứ  ba,  niệm  Tăng:  Tăng  là  một  trong  Tam  Bảo,  cũng  là  nhân  vật  chủ 

yếu của Trụ Trì Tam Bảo, có địa vị đặc thù trong Phật pháp. Trong Luật tuy 

nói nhiều thứ Tăng khác nhau, nhưng niệm Tăng ở đây có nghĩa niệm Chơn 

Thật Tăng,  hay  niệm Thanh Tịnh Tăng.  Sao gọi  là Thanh Tịnh  Tăng? Ý 

chỉ các vị Thánh Tăng hoặc các phàm phu Tăng trì giới. Các vị Tăng này ở 

thế gian thực khó kiếm, nơi thân tâm họ có đầy đủ các món công đức, có thể 

nhiếp hóa thế gian, làm phúc điền cho chúng sanh. Chúng ta nếu thường tư 

duy quán sát theo các vị này, hoặc lễ bái cúng dường, ắt được đủ phúc đức. 

Sao  gọi  là  Chơn  Thật  Tăng?  Ðó  là  các  vị  Thánh  Tăng  chứng  được  Tứ 

Hướng, Tứ Quả 9. Họ đầy đủ Trí Ðức và Ðoạn Ðức 10, đủ tư cách để gọi là 

“đại trượng phu” như xưa nay vẫn nói. Tứ Hướng và ba quả đầu đã phần nào 

chứng Ngũ Phần Pháp Thân. Ngũ Phần Pháp Thân là Giới, Ðịnh, Huệ, Giải 

Thoát  và  Giải  Thoát  Tri  Kiến.  Ðến  địa  vị  quả  Thánh,  bất  luận  tánh  giới  11 

hay già giới 12, những giới họ đã thủ đều thọ đều thủ trì rất thanh tịnh, giới 

thể của  họ không sao  hoại được, nên thành tựu được Giới  Thân. Ðồng thời 

không còn hoặc loạn khi tu học Bát Giải Thoát hoặc 13 Cửu Thứ Ðệ Ðịnh14, 

nên  thành  tựu  Ðịnh  Thân.  Do  trí  huệ  vô  lậu  thấy  suốt  được  chân  lý  Tứ Ðế 

nên  thành  tựu  Huệ  Thân.  Ðạt  được  sự  giải  thoát  nơi  cách  hành  hữu  vi  nên 

thành  tựu  Giải  Thoát  Thân.  Lại  đối  với  sự  phân  biệt  nhân  quả,  giải  thoát, 

không còn mảy may thác ngộ nên thành tựu Giải Thoát Tri Kiến Thân. Chơn 

Thật Tăng thành tựu công đức Ngũ  Phần  Pháp Thân  này, nếu chúng ta  vận 

dụng tam nghiệp tinh cần lễ bái, cúng dường, tự niệm các món công đức của 

họ ắt cũng sẽ tăng trưởng công đức của mình. Ðó là niệm Tăng đúng pháp. 

- Thứ tư,  niệm Giới: Giới  là quy  luật của đạo đức.  Là đệ tử Phật, tất phải 

hành động, suy nghĩ đều trong khuôn khổ của đạo đức. Hễ thấy hợp với quy 

luật  đạo  đức  thì  mới  làm.  Có  vậy  thân  tâm  mới  thanh  tịnh.  Ðệ  tử  Phật  do 

thân phận bất đồng  nên  giới  thọ cũng khác. Như hai chúng tại  gia thọ  năm 

giới,  xuất  gia  tăng  ni  thọ  Cụ  Túc  Giới,  sa  di,  sa  di  ni  thọ  mười  giới.  Thức 

xoa  ma  na  thọ  sáu  pháp  giới.  Các  giới  tuy  thọ  có  khác,  nhưng  thọ  trì  theo 

pháp  thì  không  khác.  Thọ  trì  cấm  giới  của  Như  Lai  đã  được  công  đức  thù 

thắng, lại thêm hành động được quy củ. Theo Tỳ Ni Nghĩa Sao: Tại gia nhị 

chúng Tam Quy, Ngũ Giới, nghe Phật thuyết pháp có thể chứng được tam và 

tứ  quả.  Các  vị  hiện  tại  thọ  Bát  Trai  Giới  tuy  chỉ  có  một  ngày  đêm,  nhưng 

công  đức  rất  ư thù  thắng.  Ngẫu  Ích  Ðại  Sư từng  nói:  “Chỉ  cần  nhân  duyên 

một ngày đêm Bát Quan Trai tất được đầy đủ kho báu hết thảy hằng hà sa số 

vô lượng công đức của Phật Pháp. Trai Giới là pháp giới, nhất thiết pháp đều 

hướng  đến  Trai  Giới  ắt  hướng  đến  sự  không  tạo  lỗi  lầm,  đó  gọi  là  Niệm 

Giới”.  Trai  Giới  chỉ  một  ngày  đêm  còn  được  công  đức  thù  thắng  như  vậy, 

huống  hồ  là  các  giới  như  Ngũ  Giới,  Thập  Giới,  Cụ  Túc  Giới  thọ  suốt  đời. 

Hay  như Tam Tụ Tịnh Giới đến tận  vị  lai  các kiếp thì công đức không sao 

tính kể được. Kinh Hoa Nghiêm nói: “Thọ trì đầy đủ các oai nghi giới pháp, 

khiến  hạt  giống  Tam  Bảo  không  bao  giờ  dứt”.  Tịnh  hạnh  liên  quan  đến  sự 

tồn  tại  của  Tam  Bảo  nên  chớ  coi  thường  Giới  Luật.  Như  thường  tư  niệm 

công đức của Giới Hạnh, ắt không sao vi phạm tịnh giới. 

- Thứ năm là niệm Thiên: Ðệ tử Phật tư duy công đức của Tam Bảo, đó là 

lẽ  tự  nhiên,  nhưng  vì  sao  lại  phải  niệm  Thiên?  Thông  thường  đối  với  Phật 

pháp,  không  nên  cầu  sanh  Thiên.  Sanh  Thiên  không  phải  là  cứu  cánh  của 

Phật  tử,  vậy  niệm  Thiên  còn  có  ý  nghĩa  nào  khác?  Quả  thực,  chư  Thiên 

không phải là cứu cánh, đức Phật vẫn căn dặn: Sanh Thiên không phải mục 

đích của học Phật. Nhưng khi chưa giải thoát, hãy còn trôi lăn trong lục thú 

thì phúc  lạc ở cõi  trời  vẫn  hơn  xa cõi  người,  nên  vẫn  là chỗ  mong cầu của 

con  người.  Song  không  phải  cứ  muốn  sanh  Thiên  là  sanh,  cũng  phải  có  đủ 

nhân duyên sanh thiên, hoặc công đức sanh thiên. Nói đúng hơn, niệm Thiên 

không  có  nghĩa  cầu  phúc  lạc  ở  cõi  Thiên,  mà  chính  là  niệm  công  đức  của 

chư  Thiên,  rồi  so  sánh  tự  thân  xem  mình  có  đủ  các  công  đức  này  không? 

Trải qua sự tư niệm như vậy, mới thấy mình có công đức tin Tam Bảo, công 

đức trì tịnh giới, công đức nghe Phật pháp, công đức thí cho kẻ nghèo, công 

đức có trí huệ phân biệt, chính nhờ mình có đủ các món công đức như vậy, 

mà tin rằng không những mình có đủ công đức sanh Thiên hưởng phúc lạc, 

mà từ từ sẽ đến được thành Niết Bàn. Có được sức tự tin như vậy, càng dõng 

mãnh hành thiện pháp, không còn có thể đọa lạc được nữa. Ðó là niệm Thiên 

của  Phật  pháp.  Lại  nữa,  pháp  môn  niệm  Thiên  này  trong  A  Hàm  và  Trai 

Kinh nói là niệm Lục Thiên ở Dục Giới vì niệm giới được sanh Thiên. Hoa 

Nghiêm kinh nói niệm Thiên là công đức của hàng Ðại Sĩ Nhất Sanh Bổ Xứ 

ở cung trời Ðâu Suất. Niết Bàn kinh nói niệm Thiên là niệm Ðệ Nhất Nghĩa 

Thiên, đó là nói sâu hơn. Còn niệm Thiên theo chúng ta ở đây là niệm công 

đức Lục Thiên như kinh A Hàm. 

- Thứ sáu, niệm Thí: Trong kinh Phật Thuyết Trai không đề cập đến niệm 

Thí.  Song  các  kinh  khác  đều  nói  đến  Lục  Niệm,  niệm  cuối  cùng  là  Niệm 

Thí. Ngẫu Ích Ðại Sư nói Niệm Thí có thể được nhiếp trong Niệm Thiên bởi 

lẽ Thí là một điều kiện để sanh Thiên. Trong Lục Niệm pháp môn có nói đến 

Niệm Thí. Bố Thí là pháp thiện lợi tha, vì tại thế giới này, nhất là Ấn Ðộ từ 

xưa  đến  nay,  người  bần  cùng  luôn  luôn  đa  số.  Ðức  Phật  xuất  hiện  tại  Ấn, 

cũng có thể bảo là do vì muốn cứu tế kẻ bần cùng, cho nên trong kinh điển, 

đều  luôn  nhấn  mạnh  đến  công  đức  bố  thí.  Vì  thế,  các  đệ  tử  tại  gia  giàu  có 

của Phật thường hay bố thí rộng lớn; như trưởng giả Lê Tư Ðạt Ða được đức 

Phật cảm hóa, nên thường làm: “Từ nay về sau, cửa không khép chặt, cũng 

không xua đuổi chống lại các tỳ kheo, tỳ kheo ni, ưu bà tắc, ưu bà di cho đến 

người  lỡ  đường”.  Lại  còn  có  thể:  “Bố  thí  khắp  bốn  cửa  thành,  bố  thí  cho 

người  nghèo  khổ  ở  thành  lớn”.  Cứu  tế  người  bần  cùng,  xả  thí  vật  sở  hữu, 

công đức này rất lớn. Mỗi người nên tùy khả năng mà bố thí, không những 

giúp  người  thiếu  ăn  thiếu  mặc  được  no  đủ,  còn  giúp  cho  mình  vun  trồng 

thêm công đức thù thắng. Ðệ tử Phật, nhất là hàng tại gia, nên dùng tiền của 

có dư vào việc trợ giúp cho người nghèo khổ được cùng hưởng phúc lợi, như 

vậy tất được quả báo thù thắng. Người ta sở dĩ không chịu bố thí, vì không 

biết bố thí có công đức lớn, nếu thường niệm Thí ắt thích hành thí. 

Lục  Niệm  pháp  môn  theo  kinh  A  Hàm,  chủ  yếu  nói  cho  hàng  học  Phật  tại 

gia. “Ðó là bởi vì lý trí của tín chúng bạc nhược, không thể dùng trí chế ngự 

tình cảm, bị các cảnh sanh tử biệt ly, cô quạnh lạnh lẽo não loạn cho nên dạy 

họ niệm - quán tưởng - công đức Tam Bảo, niệm công đức trì giới và bố thí, 

niệm  tất sẽ sanh Thiên  và được an  lạc”. Trong Trai  Kinh cũng  nói: “Phụng 

trì  Bát  Giới,  tập  ngũ  tư  niệm,  đó  là  Phật  Pháp  Trai,  quán  công  đức  Thiên, 

diệt  trừ  ác  nghiệp,  hưng  khởi  thiện  pháp,  sau  được  sanh  Thiên,  cuối  cùng 

được Niết  Bàn”. Như thế,  lục  niệm pháp  môn tuy  nói cho  tín chúng tại  gia 

và cho người phát tâm thọ Bát Giới tu trì, nhưng thật ra người học Phật nào 

cũng  cần  tu  sáu  pháp  này,  nhất  là  pháp  môn  Niệm  Phật,  nhờ  Niệm  Phật 

nhiếp tâm mà được nhất tâm bất loạn. 

Các  vị  phát  tâm  thọ  Bát  Trai  Giới  lại  khéo  tu  trì  lục  niệm  pháp  môn,  phải 

biết  chỗ  thọ  dụng  không  thể  hạn  lượng.  Bởi  vì  Trai  Giới  và  lục  niệm  như 

ngọc Như Ý thường sanh ra các món bảo khác, y phục, ẩm thực, kim, ngân, 

thất bảo tùy ý mà được. Nên nếu thường tập niệm, chẳng những sanh Thiên 

không  thành  vấn  đề,  cho  đến  thiện  căn  xuất  thế  của  tam  thừa  cũng  dư sức 

tăng tiến. Chỉ có điều y theo Phật pháp, dù thọ giới hay tu pháp môn nào đi 

nữa,  căn  bản  vẫn  là  thanh  tịnh  nội  tâm.  Nội  tâm  có  thanh  tịnh  thì  tu  pháp 

môn  nào cũng thành tựu, nếu  nội  tâm bất  tịnh có tu cũng thành  ma  nghiệp. 

Chúng ta cần phải lưu ý điều này. Muốn nội tâm thanh tịnh, phải kiểm thúc 

thân tâm bằng  giới  hạnh, tam  nghiệp thanh tịnh đương  nhiên sẽ được tự tại 

giải thoát. 

---o0o--- 

Kết Luận 

Thọ Giới là bước đầu nhập đạo, phàm là đệ tử Phật tức phải thọ giới, và hễ 

thọ thì phải chuyên tâm nhất ý phụng trì, dù trong hoàn cảnh nào hay ở đâu 

đi  nữa,  cũng  phải  thường  ghi  nhớ  giới  đã  thọ.  Thậm  chí  ngay  đến  các  việc 

thường  nhật  như ăn cơm,  mặc áo, đi, đứng,  nằm,  ngồi,  nói  năng, động tĩnh 

cũng không  một  giây  xao  lãng thủ trì  giới pháp. Nếu không ức  niệm ắt  lúc 

nào cũng có thể phạm giới. Như vậy thọ giới mà không cố giữ thì vừa không 

có lợi ích, lại còn thêm nhiều tội. Ðiều này trong kinh, luật vẫn thường nhắc 

nhở chúng ta. Bất luận thọ Ngũ Giới hay Bát Giới, đều phải thủ trì đến độ có 

thể  hy  sinh  mạng  sống  để  bảo  vệ  giới  thanh  tịnh.  Trong  Niết  Bàn  kinh  kể: 

“Quá khứ có vị Bồ Tát dùng chiếc ván trôi qua biển. Trôi đến giữa biển xuất 

hiện  một  La  Sát  đòi  chiếc  ván  của  Bồ  Tát.  Bồ  Tát bảo  La  Sát:  ‘Nhà  ngươi 

muốn gì cũng được, trừ tấm ván này, đừng nói cả tấm, một miếng nhỏ cũng 

không  được!”.  Tấm  ván  này  như  Giới  của  chúng  ta,  nếu  thiếu  một  mảnh 

cũng đủ hại mất huệ mạng. Vì vậy, các vị nên cố giữ gìn giới hạnh như giữ 

mạng sống. 

 Dịch xong tháng Giêng năm Kỷ Tỵ.   

---o0o--- 

Phụng khuyến Tăng Tục Nam Nữ Phổ Trì Bát Quan Trai 

Giới Văn 

Từ Hàng lão pháp sư duyệt cải  

Hưng Từ lão pháp sư giám định  

Việt dịch: Thượng Tọa Thích Thiện Huệ 



 A. Thuyết minh ý nghĩa và mục thứ khuyến trì Trai Giới 

Bát  Quan  Trai  Giới  là  cầu  qua  bờ  sanh  tử,  là  đèn  soi  sáng  bóng  đêm  vô 

minh. Trong kinh Bồ Tát Xử Thai xưng tán Bát Quan Trai Giới là “mẹ sanh 

chư Phật”. Vì vậy, bất luận Tăng, tục, nam, nữ đều nên thọ trì, ưu bà tắc, ưu 

bà di tại gia cùng các thiện nam, tín nữ đều nên thọ trì giới này để làm bậc 

thang  xuất thế. Năm chúng  xuất  gia cũng  nên  thọ trì, bởi  lẽ  giới tướng của 

Bát Quan Trai Giới tuy sẵn đủ trong Sa Di và Cụ Túc Giới, song vì để tăng 

trưởng  công  đức  (lý  do  tăng  trưởng  công  đức  xem  câu  vấn  đáp  thứ  năm  ở 

phần sau), chẳng ngại gì tái thọ giới này. 

Bản  văn  này trước  hết  hiển bày công  ích thọ trì Bát Giới, theo  thứ tự phân 

làm mười hai điều, mỗi điều đều trích dẫn kinh để chứng minh về nhân quả 

trì  giới,  mục  đích  giúp  người đọc phát  khởi tín tâm  và  vui thích  hành theo. 

Sau đó, chú thích danh  nghĩa, trì bày thọ  pháp, phân  tích các điểm dị đồng 

trong phép Khai – Già. Lập ra sáu cân vấn đáp để thuyết minh những điều dễ 

hoài nghi nơi sự thọ trì Bát Giới, hầu giúp mọi người đều như pháp thọ trì, 

để hiểu được giới quan hệ thế nào đến bản thân, và có thể hành trì theo đúng 

sự hiểu biết, hầu không còn thối tâm nữa! Sau cùng trích lời Phật dạy về mối 

họa  hoạn của  người  xuất gia do vì không trì Bát Giới để cảnh sách  họ. Chỉ 

thẹn  học  thức  thiển  lậu,  giới  luật  chưa  được  thấu  đáo,  không  khỏi  sai  lầm, 

nhiều điều chưa biết, ngưỡng mong Ðại Ðức các nơi chỉ dạy thêm cho, thực 

là bỏ đá thêm ngọc, được nhiều thực lợi, còn mong gì hơn. 

---o0o--- 

 B. Công ích dẫn chứng 

Công  ích  thọ  trì  Trai  Giới  chỉ  Phật  trí  mới  biết  rõ,  do  lời  Phật  mới  tin  nổi. 

Nay phân làm mười hai việc, dẫn kinh Phật minh chứng. 

1. Thoát ly bệnh khổ:  

Phàm muốn giữ gìn thân thể luôn được mạnh khỏe, hoặc chán sợ bệnh khổ, 

muốn cầu mau thoát không thể không trì. 

Theo  kinh  Cửu  Hoạnh,  Phật  dạy  chín  nguyên  nhân  đưa  đến  hoạnh  tử.  Bốn 

thứ  đầu  đều  do  ăn  uống  bừa  bãi,  thứ  năm  do  đường  tiêu  hóa  không  tốt,  đủ 

thấy vấn đề ăn uống liên quan mật thiết đến sức khỏe. Nếu y theo Phật dạy, 

sau  ngọ không ăn,  tất trong không túc thực (gây  bội  thực),  ngoài không  hạ 

phong,  thân  được  an  ổn  không  tật  bệnh,  tâm  được  dễ  định  lại  ít  hôn  trầm 

(Kinh  nói:  “Sau  ngọ  không  ăn  được  năm  phúc:  Ít  dâm,  ít  ngủ,  được  nhất 

tâm, không hạ phong, thân được an ổn, hoặc giả không họa túc thực”). Kinh 

Dược  Sư  nói:  “Nếu  có  người  bệnh  muốn  thoát  bệnh  khổ  hãy  vì  người  này 

mà thọ trì Bát Trai Giới trong bảy ngày đêm”. 

2. Tiêu diệt tội chướng:   

Phàm muốn sám hối tội chướng, không thể không trì. Kinh Ưu Bà Tắc Giới 

nói: “Thọ trì Bát Giới ngoài năm tội nghịch, tất cả các tội khác đều được tiêu 

trừ”. Kinh Niết Bàn nói: “Phật dạy xứ Ba La Nại có đồ tể tên Quảng Ngạch, 

mỗi ngày sát hại rất nhiều dê. Gặp được Xá Lợi Phất, thọ Bát Giới một ngày 

đêm,  do  nhân  duyên  này,  mạng  chung  sanh  làm  thiên  vương  Tỳ  Sa  Môn  ở 

Bắc phương”. Nghiệp sát nặng như đồ phu còn trượng thừa công đức thọ trì 

Trai  Giới  một  ngày  một  đêm  mà  diệt  trừ  được,  huống  chi  các  tội  khác  nhẹ 

hơn. 

3. Miễn trừ hoạnh họa:   

Nếu  muốn  gia  đình  và  thân  thể  được  yên  ổn,  không  bị  các  thứ  tai  họa  bất 

ngờ, không thể không trì. Kinh Tứ Thiên Vương nói: “Chỗ nào mà có người 

trì giới này quỷ dữ phải lánh xa, trụ xứ ở đó nhờ vậy yên lành. Vì vậy, trong 

sáu  ngày trai  thọ  trì Trai Giới được phúc rất  nhiều”.  Lại  kinh Pháp Cú  Thí 

Như nói: “Phu nhân vua Ưu Ðiền vào ngày thọ trai, vua vời không đến, gọi 

đến ba lần, vì đang trì trai nên không tới. Vua liền nổi giận, sai người lôi ra, 

khiến  bắn  cho  chết,  nhưng  tên  bay  ngược  lại  vua,  lần  nào  cũng  vậy,  khiến 

vua  đâm  sợ,  hỏi  phu  nhân  có  pháp  thuật  gì  mà  khiến  được  như  vậy?  Phu 

nhân đáp rằng: ‘Do nơi phụng kính Như Lai, quy mạng Tam Tôn, phụng trì 

trai  pháp,  quá  ngọ  chẳng  ăn,  cùng  hành  tám  giới,  tất  được  Thế  Tôn  hộ  trì 

như  vậy’.  Vua  liền  nghe  theo  phu  nhân,  đến  Phật  nghe  pháp,  tâm  được  tỏ 

ngộ”. 

4. Viễn ly ác thú:   

Nếu có người hạnh kiểm không tốt, sợ bị đọa ác đạo, không thể không trì. 

Kinh Thập Thiện Giới nói: “Người trì Bát Quan Trai, thứ nhất không đọa địa 

ngục; thứ hai không đọa súc sanh; thứ ba không đọa ngạ quỷ; thứ tư không 

đọa a tu la nên Bát Giới được gọi là Bát Thắng Pháp”. 

5. Phúc báo ưu hậu:  

Nếu có người sợ đời loạn lạc khan hiếm gạo thóc, chịu khổ đói khát, không 

thể không trì. 

Phật thuyết Hộ Tịnh kinh nói: “Một ngày trì trai được sáu mươi vạn đời dư 

ăn”. Luận Tát Bà Ða dẫn kinh nói: “Vua cõi Diêm phù Ðề được làm chủ hết 

thảy báu vật không bằng một phần mười sáu công đức Bát Trai Giới”. Kinh 

còn nói: “Phật dạy vua Ba Tư Nặc: - Phước của Trai Giới tỏa rộng lan xa, thí 

như  các  món  trân  bảo  đầy  cả  mười  sáu  nước,  đem  bố  thí  không  bằng  một 

ngày đêm thọ trì Phật trai pháp. Nếu so sánh phúc đức hai việc này khác nào 

Tu Di với hạt đậu”. 

6. Mau chóng thành tựu   

Như người tuổi cao sức kém, sợ không còn ở thế bao lâu, hoặc thân bị giam 

nơi lao ngục, tánh mạng khó toàn, muốn thành tựu hạnh thù thắng trong một 

thời gian cực ngắn, không thể không trì. 

Bát Quan Trai trì pháp kỳ hạn trong một ngày một đêm, thời gian cực ngắn 

song  công  đức  rất  thù  thắng.  Kinh  kể:  “Phu  nhân  vua  Ưu  Ðà  Tư,  tử  tướng 

hiện  bày,  mạng  sống  chỉ  trong  bảy  ngày,  nên  muốn  cầu  xuất  gia.  Vua  vì 

nặng  tình  mãi  đến  ngày  thứ sáu  mới  thuận.  Phu  nhân  liền  xuất  gia  thọ  Bát 

Trai  Giới,  đến  ngày  thứ  bảy  mạng  chung  được  sanh  cõi  Thiên”.  Hay  như 

trong kinh Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ nói: “Vua Tần Bà Sa La bị thái 

tử A Xà Thế  giam trong bảy  lớp ngục thất, từ xa hướng  về Thế Tôn,  lễ lạy 

cầu được Mục Kiền Liên truyền cho Bát Giới”. Phàm lúc sanh tử nguy cấp, 

thọ trì Bát Giới, do nhờ công đức của giới này dễ được thành tựu. 

7. Ðời sau được tôn quý   

Nếu muốn cầu đời sau làm vua trong thiên hạ, không thể không trì. 

Phật thuyết Phổ Ðạt Vương kinh nói: “Khi tiên vương tại thế, có đứa trẻ để 

chỏm, trai giới theo tiên vương một ngày đêm, phụng hành chánh pháp, giữ 

ý  thanh  tịnh,  sau  này  mạng  chung,  thác  sanh  làm  vương  tử,  nay  được  tôn 

quý,  đều  do  nhân  đời  trước  thọ  trì  Trai  Giới”.  Kiền  Ðà  Quốc  Vương  kinh 

nói: “Phật  dạy:  - Thời Phật Câu Na  Hàm  Mâu Ni,  vua  và  Ngưu  là  hai anh 

em, cùng làm ưu bà tắc trì Trai Giới một ngày một đêm, vua do tinh tiến giữ 

pháp,  không  dám  lười  mỏi,  nay  sanh  làm  quốc  vương”.  Bách  Dụ  kinh  nói: 

“Phật  dạy:  -  Thời  Ca  Diếp  Phật,  có  hai  bà  la  môn  cùng  thọ  trai  pháp,  một 

người cầu sanh thiên, một người cầu làm vua. Thọ lãnh giới xong trở về trụ 

xứ, các bà la môn nài mời cùng ăn. Người cầu sanh thiên, do phá trai, không 

thành ước nguyện. Người kia không ăn, được thành quốc vương”. 

8. Ðược sanh thiên thượng   

Nếu muốn cầu đời sau sanh Thiên, không thể không trì. 

Kinh kể có  một thiên  nữ, dung  mạo đoan  nghi,  vượt hơn  mọi kẻ khác, chư 

Thiên hễ thấy đều sanh tâm hy hữu. Thích Ðề Hoàn Nhân hỏi do tạo nghiệp 

gì đời trước mà được phúc báo như vậy. Thiên nữ dùng kệ đáp: “Xưa nơi Ca 

Diếp Phật, thọ trì Bát Trai Giới, nay được sanh thiên thượng, được phúc báo 

đoan  chánh”.  Phật  tại  Xá  Vệ  quốc,  có  năm  trăm  thiên  tử,  quang  minh  biến 

chiếu Kỳ Hoàn Lâm, cùng đến lễ Phật. A Nan thưa hỏi nhân duyên của chư 

thiên tử. Phật kể xưa có năm trăm long tử, phụng tu trai pháp, sau khi mạng 

chung sanh Ðao Lợi thiên. Năm trăm long tử nay là năm trăm thiên tử. 

9. Trợ duyên vãng sanh   

Như muốn cầu sanh Tịnh Ðộ, không thể không trì. 

Kinh nói: “Trung phẩm thượng sanh là nếu có chúng sanh, thọ trì năm giới 

hoặc Bát Trai Giới, tu các thiện giới, không tạo Ngũ Nghịch, không làm các 

lỗi, dùng thiện căn này hồi hướng nguyện cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới”.  Lại  nói: “Trung phẩm trung sanh  là  nếu có chúng sanh  hoặc  một 

ngày đêm trì Bát Trai Giới hoặc một ngày đêm trì Sa Di Giới, hoặc một ngày 

đêm  trì  Cụ  Túc  Giới,  oai  nghi  không  khuyết,  do  công  đức  này  hồi  hướng, 

nguyện sanh Cực Lạc thế giới”. Như kinh dẫn chứng, đủ biết muốn cầu vãng 

sanh Cực Lạc thế giới không thể không trì Trai Giới. Nên Viên Trung Lang 

nói: “Ðiều cấp bách phải  phát sanh Giới,  khuyên  người  niệm  Phật cùng  tôi 

ghi nhớ lời này”. 

10. Lâm chung hoan lạc   

Nếu  công  phu  niệm  Phật  chưa  đạt  mức  nhất  tâm  bất  loạn  sợ  sau  khi  mạng 

chung không chắc được vãng sanh, không thể không trì. 

Kinh Dược Sư: “Nếu có thể thọ trì bát phần Trai Giới, hoặc một năm, hoặc 

ba tháng, do thiện căn  này, cầu sanh  Tịnh  Ðộ, nhưng chưa  nắm chắc được, 

nếu nghe thấy danh hiệu Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai, lúc mạng chung, 

có tám vị Bồ Tát: Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, Quán Thế Âm Bồ Tát, Ðắc Ðại 

Thế Chí Bồ Tát, Vô Tận Ý Bồ Tát, Bảo Ðàn Hoa Bồ Tát, Dược Vương Bồ 

Tát,  Dược  Thượng  Bồ  Tát  và  Di  Lặc  Bồ  Tát,  dùng  thần  thông  đến,  hướng 

dẫn  chỉ  bày,  được  hóa  sanh  nơi  thế  giới  Vô  Lượng  Tạp  Sắc  Chúng  Bảo 

Hoa”.  Vì  vậy,  người  thường  hay  nghiêm  trì  Trai  Giới,  dù  công  phu  niệm 

Phật hãy còn khiếm khuyết, khi  mạng chung chưa thấy được Phật A Di Ðà 

tiếp đón, song nhờ công đức trì trai, có tám vị Ðại Bồ Tát dẫn đạo vãng sanh 

Cực Lạc. Phật không luống dối, quyết chẳng gạt người. Hành giả tín nhiệm 

vững  chắc  lời  này,  ắt  không  bối  rối,  không  sợ  sệt  lúc  quỷ  vô  thường  hiện 

đến. Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai mở bày phương tiện này, không ngoài 

mục  đích  giúp  người  niệm  Phật  vào  giờ  phút  nguy  biến  của  sanh  tử,  được 

bảo đảm vãng sanh. Nên Pháp Hải Quán Lan nói: “Nếu khi mạng chung gân 

cốt  đau  nhức,  bao  nhiêu  quyến  thuộc  sắp  phải  chia  lìa.  Hãy  nhớ  rằng  ta  có 

thanh  tịnh  giới,  giúp  cho  thân  tâm  an  lạc  không  còn  sợ  lo”.  Nguyện  người 

niệm Phật cùng tôi nghiêm tịnh Trai Giới, để nắm chắc được hoan lạc trong 

giây phút cuối cùng. 

11. Ðược thân đủ tướng hảo   

Nếu  thấy  Phật  tướng  hảo,  tâm  sanh  hoan  hỷ,  muốn  trong  đời  sau  tu  được 

thân này, không thể không trì. 

Kinh  Trường  Trảo  Phạm  Chí  Thỉnh  Vấn  nói:  “Có  bà  la  môn  hỏi  Phật  tạo 

nghiệp  gì  đời  trước  được  thân  đủ  mọi  tướng  hảo.  Phật  mỗi  mỗi  đáp  do 

nghiệp lực gì đời trước, được quả như vậy”. Lược kể như sau:   

Hỏi: Làm sao được thân Kim Cang bất hoại? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa nghiệp sát hại hữu tình. 

Hỏi: Làm sao được tướng có màng mỏng giữa các ngón tay? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa nghiệp trộm cắp của người. 

Hỏi: Làm sao đạt được đầy đủ sắc lực, các căn viên mãn? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa dục nhiễm nam nữ. 

Hỏi: Làm sao đạt được tướng lưỡi dài rộng che hết mặt? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa lời dối trá gạt người. 

Hỏi: Làm sao được tướng oai nghi từ tường như sư tử đi? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa các chỗ rượu chè buông lung. 

Hỏi:  Làm  sao  đạt  được  vi  diệu  tướng  hảo  trang  nghiêm  thân  này? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa các thứ ca múa phô sắc. 

Hỏi: Làm sao đạt được hương thơm thượng diệu tỏa nơi thân? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa các món trang sức, hương, hoa, anh lạc. 

Hỏi: Làm sao đạt được tòa kim cang thắng diệu? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa các thứ giường kiêu xa, cao rộng. 

Hỏi:  Làm  sao  đạt  được  tướng  bốn  mươi  răng  trắng  sạch  đều  đặn? 

Ðáp: Do đời trước xa lìa các bữa ăn phi thời. 

Hỏi: Làm sao đạt được nhục kế viên mãn trên đỉnh? 

Ðáp: Do đời trước nơi chốn đáng cung kính, năm vóc sát đất, không chút 

mạn tâm, chí thành đỉnh lễ. 

Bấy  giờ,  bà  la  môn  thấy  Phật  nói  nhân  quả  không  sai  dối,  liền  bạch  rằng: 

“Phúc này gọi là gì? Làm sao để thọ trì?” Phật đáp: “Ðây gọi là bát chi tịnh 

giới. Nếu có thể một ngày một đêm hoặc thường theo chư Tăng thọ trì, được 

quả như vậy”. 

12. Duyên thành Phật đạo   

Nếu muốn mau thành Phật đạo, không thể không trì. 

Kinh A Hàm nói: “Trì Bát Trai được hết lậu hoặc, vào thành Niết Bàn”. Lại 

nói:  “Muốn  thành  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Phật  thừa  đều  được  như 

nguyện”.  Long  Vương  Kệ  Duyên  trong  kinh  Tạp  Bảo  Tạng  nói:  “Phật  tại 

Vương Xá thành, Ðề Bà Ðạt Ða đến chỗ Phật, dùng lời ác hủy báng. A Nan 

nghe thấy, sanh tâm giận dữ, đuổi Ðề Bà Ðạt Ða đi. Phật kể lại nhân duyên 

đời trước: -  Xưa tại Ca Thi Quốc, có hai anh em long vương, tên Ðại Ðạt và 

Ưu  Bà  Ðại  Ðạt  thường  thọ  trì  Bát  Trai  Giới  vào  các  ngày  trai,  do  quốc 

vương  hay  phạm  giới  sát,  khuyên  mãi  không  thay  đổi,  nên  bỏ  đi  nơi  khác, 

gặp  ác  tiểu  long.  Tiểu  long  biết  mình  không  bằng,  sanh  lòng  ghen  ghét, 

mắng  nhiếc. Ưu  Bà Ðạt Ðại  muốn  diệt tiểu  long, Ðại Ðạt khuyên  ngăn, trở 

về chốn cũ. Tam long đó chính là Như Lai, A Nan và Ðề Bà Ðạt Ða”. 

---o0o--- 

 C. Lược thích danh nghĩa 

Bát Quan Trai Giới trong các kinh hoặc gọi là Bát Phần Trai Giới, hoặc Bát 

Giới Trai, hoặc Bát Chi Tịnh Giới, hoặc Bát Chi Trai Pháp, hoặc gọi tắt Bát 

Giới. Tên tuy có khác, nhưng thực đồng là một. Theo Câu Xá Luận, một là 

sát  sanh;  hai  không  cho  mà  lấy;  ba  phi  phạm  hạnh  (khác  với  tà  dâm  trong 

Ngũ  Giới);  bốn  là  hư  dối;  năm  là  uống  rượu;  sáu  là  trang  sức  hương  hoa, 

đờn ca,  múa  hát, cố ý  xem  nghe; bảy  là nằm  ngồi  giường cao rộng kiêu  xỉ; 

tám là ăn phi thời. Lìa tám phi pháp này gọi là Bát Giới. Giới thứ tám “phi 

thời  thực”  là  trai  pháp  nên  gọi  chung  là  Bát  Trai  Pháp.  Theo  Tát  Bà  Ða, 

Thành Thật Luận, Trí Ðộ Luận phân “thoa xức hương hoa” và “múa hát xem 

nghe” làm hai giới, tổng cộng chín giới. Tám thứ đầu là giới, thứ cuối là trai, 

gọi chung  là Bát  Trai Giới. Nếu phân  giải  nghĩa của Trai  và Giới thì trong 

sạch tâm ô nhiễm là Trai (Trai là “ngay ngắn”, ngay lại tâm này, hoặc nói là 

“trong  sạch”,  tĩnh  nhiếp  ý  nghĩ.  Nhàn  thất  ở  ngoài  đời  cũng  gọi  là  Trai). 

Cấm ngăn các lỗi của thân là Giới. Quan có nghĩa do phụng trì Trai Giới này 

đóng được cửa tam ác đạo. 

Thực (ăn) trong  Luật chia  làm  Thời  và Phi Thời. Từ  minh  tướng  xuất  hiện 

cho  đến  nhật  trung  (đúng  ngọ,  mặt  trời  đứng  bóng)  là  Thời.  Từ  nhật  trung 

cho  đến  minh  tướng  (bình  minh)  xuất  hiện  là  Phi  Thời.  Thời  nên  ăn,  Phi 

Thời không  nên ăn. Trai chỉ cho thời thực. Thời  và Phi  Thời  nghĩa  như thế 

nào?  Luận  Tát Bà Ða nói: “Từ sáng sớm  đến  nhật trung, thế  nhân  làm  việc 

buôn bán, ăn uống, nên gọi là Thời. Từ ngọ đến giữa đêm, tiệc tùng vui chơi, 

tìm thú hưởng lạc, tỳ kheo du hành ắt có chỗ phạm, nên gọi Phi Thời”. Lại 

vì Phật muốn chúng sanh đoạn trừ nhân lục thú, nên dạy chúng sanh ăn như 

chư Phật. Sáng sớm là giờ chư Phật ăn, mặt trời hướng Tây là giờ súc sanh 

ăn, mặt trời lặn là giờ quỷ thần ăn. Tỳ kheo học Phật, ăn lúc nhật trung, đó là 

nghĩa của Thời. 

---o0o--- 

 D. Phương pháp thọ trì 

Nếu thọ từ chư Tăng, ắt có  nghi quỹ,  nên  văn  này  lược bớt  (nghi  đó). Như 

trước  mắt  không  có  Tăng,  trong  Luật  Nam  Sơn  cho  phép  được  tự  thệ  thọ 

giới  trước  Phật.  Còn  như  thọ  dài  hay  ngắn,  hoặc  một  ngày  đêm,  hoặc  mỗi 

tháng  sáu  ngày  trai,  hoặc  mỗi  năm  ba  tháng,  hoặc  một  năm,  hoặc  tận  hình 

thọ, tùy theo chí nguyện hoặc sức mỗi người mà tự quyết định. Thời gian thọ 

giới  nên  vào  sáng  sớm  hoặc  vào  mỗi  ngày  trai  nhật,  thọ  trước  Phật  tượng, 

cho dù tận hình thọ cũng chỉ cần thọ một lần, tùy theo ý mình. Một ngày một 

đêm  là  do  vì  trì  pháp  của  giới  này  từ nhật  trung  đến  sáng  sớm  minh  tướng 

xuất hiện là viên mãn (Nguyên văn: “Tự nhật trung chí lập thần minh tướng 

xuất  hiện,  tức  vi  viên  mãn”).  Nếu  trời  chưa  sáng,  đốt  đuốc  lên  ăn,  kể  như 

phá  trai,  phải  chú  ý  điều  này.  Mỗi  tháng  sáu  ngày  trai,  Trí  Ðộ  Luận  nói: 

“Ngày  tám  thiên  vương  sứ  giả  hạ  thế,  mười  bốn  thái  tử  hạ  thế,  mười  lăm 

thiên  vương  tự  hạ,  quan  sát  thiện  ác  chúng  sanh.  Hai  mươi  ba,  hai  mươi 

chín,  ba  mươi  cũng  vậy.  Tháng  thiếu  thì  vào  ngày  hai  mươi  tám,  hai  mươi 

chín”. Ba tháng trai là tháng Giêng, tháng Năm và tháng Chín, gương nghiệp 

ở minh giới quay chiếu Nam Châu. Mọi việc thiện ác đều hiện nơi gương, vì 

vậy cần phải tu thiện. Theo Dược Sư Kinh, thọ trì một năm cho đến tận hình 

thọ là bổn phận của người xuất gia nên làm. 

---o0o--- 

 E. Khai Già Dị Ðồng 

Ðồng  một  sự  việc,  hoặc  Khai  hoặc  Già,  hoặc  khoan,  hoặc  nghiêm  tùy  theo 

mỗi  luật.  Về  vấn  đề  “thực”  trong  luật  văn  sao  trích  sau  đây,  phân  làm  ba 

loại.  Thứ  nhất trì pháp  tối  nghiêm, thứ hai ít  nghiêm  hơn, thứ ba  ít  nghiêm 

hơn  nữa để giúp người trì trai ai cũng có thể  hành theo sức kham  năng của 

mình.  Còn  như bảy  giới  kia,  pháp  Khai  Già  nên  nghiên  cứu  theo  Luật,  nơi 

văn này lược bớt không đề cập đến. 

1) Khai già thứ nhất:   

Tăng  Kỳ  Luật:  “Nơi  chánh  trung  (chánh  ngọ)  gọi  là  thời  phi  thời,  nếu  ăn 

cũng  bị  tội  nhẹ.  Thời  quá  trong  một  nháy  mắt,  một  cọng  tóc,  ăn  là  chánh 

phạm”.  Chánh  trung  còn  phạm,  vì  vậy  phải  ăn  trước  nhật  trung.  Thực  thời 

trong  kinh  thường  là  Thìn  -  Tỵ.  Cổ  đức  giữ  Mão  trai.  Giữ  trai  như  vậy  là 

điều cấp bách, đó  gọi  là “thời thực”. Như Sự Sao  đối  với các thứ đậu, cốc, 

lạc  (bơ),  bánh,  quả,  cơm,  rau,  hay  nước  gạo  (cơm),  nước  bột,  Thánh  Giáo 

cho  phép  dùng  nên  gọi  là  “thời  thực”,  vào  phi  thời  không  được  dùng  bừa. 

Còn như nước trong của hoa trái cùng mật, và các vị thuốc mặn, đắng, cay, 

ngọt không phải thức ăn, như hồ thục, hoàng kỳ, ba loại này không phải thời 

thực. Nếu có bệnh hòa với nước, phi thời phải tác pháp mới được dùng. Nội 

Pháp Truyện nói: “Trong răng còn dính đồ ăn, nơi lưỡi còn vị nồng, không 

dùng nước trong súc miệng, nếu nước bọt tiết ra phải nhổ đi, để quá thời là 

phạm phi thời”. 

2) Khai già thứ nhì:   

Tỳ  Ni  Quan  Yếu  nói:  “Nếu  có  người  bệnh  nôn  thuốc  trở  ra,  khi  cháo  nấu 

chín đã quá nhật trung, nên nấu lúa tẻ không cho vỡ vỏ, lấy nước mà uống. 

Nếu  ợ  ra  nơi  cổ,  nuốt  lại  không  phạm”.  Sự  Sao  nói:  “Tăng  Kỳ  cho  dùng 

nước  các  thứ  cốc,  đậu,  gạo,  không  được  cho  vỡ  đầu”.  Tư  Trì  Thích  giải: 

“Các loại đậu đầu không vỡ. Nếu vỡ, phi thời không được uống”. 

3) Khai già thứ ba:   

Ngũ Phần ghi: “Khi làm thạch mật giã gạo bỏ vỏ. Bản Thảo nói xứ Tây Qua 

dùng  nước sữa bò, bột  gạo  hòa  với đường rang  luyện  làm  thành thạch  mật. 

Phật  dạy  thạch  mật  được  phép  dùng  phi  thời,  tác  pháp  nên  vậy”.  Căn  Bản 

Yết  Ma  nói:  “Tây  Quốc  làm  đường  đều  để  mạt  gạo,  như  làm  thạch  mật  để 

sữa và dầu. Phật cho phép phi thời được nhai ăn, song phải phòng thô tướng 

để trưởng đạo tư thân”.  Lời tựa Tỳ Ni  ghi: “Bệnh dùng thuốc, sau giờ Ngọ 

tâm  muộn,  Phật  khiến  uống  nước  bông  lúa  rang,  song  vẫn  không  bớt.  Phật 

cho dùng  nước  măng, bệnh  vẫn không dứt. Bệnh  nếu không  khỏi, Phật cho 

đến chỗ kín đáo dùng cháo”. Căn Bản Ni Ðà Na dạy: “Bí Sô có bệnh được 

dùng  nước  hòa  bột  ăn  phi  thời  để  trị  bệnh”.  Lại  Phật  dạy:  Người  bệnh  cho 

uống  bột  hoặc  đặc  hoặc  viên,  tùy  ý  mà  uống,  nhưng  cần  phải  tác 

pháp. 

4) Khai già kết luận:   

Phật  ngôn:  “Phàm  có  việc  cần,  ta  cho  bệnh  nhân  được  phép  phi  thời.  Nếu 

bệnh khỏi rồi, không được dùng nữa” (xem Căn Bản Ni Ðà Na). Như Thích 

ghi: “Những  việc  này  đều  do  Phật  đại  bi,  thương  xót  đệ  tử  bệnh  nặng,  tùy 

bệnh  cho  thuốc,  cho  phép  được  dùng,  nên  nếu  chẳng  phải  bệnh  chí  mạng, 

quyết không  nên  nhân chút bệnh  hoạn,  lợi thánh  ý,  như vậy không khỏi đã 

phạm lỗi phi thời, lại thêm tội dối Phật trái phép”. Xem như Ðông Lâm Huệ 

Viễn Ðại Sư ở Lô Sơn, bệnh ngủ mới dậy, đệ tử dâng bát mật lên, Ngài cản 

lại,  bảo  xem  Luật  có  cho  phép  không?  Bởi  ngoại  trừ  bệnh  ra,  đều  không 

được phép dùng. Ngài quả là mô phạm cho hàng hậu nhân trì giới. 

---o0o--- 

 F. Giải đáp nghi vấn 

Việc thọ trì Bát Quan Trai Giới như trên đã thuật, còn như lý do tất yếu phải 

thọ trì, nếu không hiểu biết rõ ràng, vẫn dễ bị ngoại duyên lôi kéo, nên sau 

khi thọ trì khó giữ được tâm không lui sụt. Vì vậy, nơi các điểm dễ sanh hoài 

nghi, phương tiện lập nên sáu điều vấn đáp để giải thích cho rõ. 

1. Nghi vấn một:   

 Hỏi: Tất cả luật văn đều do Phật dạy, vậy sao đồng một sự việc, hoặc Khai 

 hoặc  Già,  mỗi  luật  có  khác?  Chỉ  e  trải  qua  nhiều  đời,  sự  truyền  thọ  từ 

 người  này  qua  người  khác,  chư  Tăng  khó  tránh  được  thiên  ý  nên  chưa 

 chắc đã hoàn toàn phù hợp Phật ý!   

 Ðáp: Từ kim khẩu tuyên thuyết, Ưu Ba Ly tụng lời  dạy của Như Lai vừa đủ 

80  lời,  gọi  là  Bát  Thập  Tụng  Luật,  từ  Ca  Diếp  đảnh  thọ  truyền  đến  Ưu  Bà 

Quật Ða khoảng hơn trăm mười năm, chưa từng khác nghĩa. Ðến vua A Dục 

hội Tăng kiết tập, người nào cũng dẫn lời thầy của họ, có khác, có đồng, nên 

phân làm hai bộ Tăng Kỳ và Thượng Tọa. Sau đó, khoảng hai trăm năm, lại 

chia  ra  làm  mười  tám  bộ,  nhưng  chỉ  có  bốn  bộ  truyền  vào  xứ  Chấn  Ðán 

(Trung Quốc). Trong đó, khinh, trọng, khai, già tuy có bất đồng, nhưng đều 

từ Phật nói ra. Phật cũng từng tuyên đoán bằng bài kệ: “Mười tám cùng nhị 

bổn, tất từ Ðại Thừa ra, không thị cũng không phi, nơi vị lai phát sanh”. Kệ 

này  làm  chứng  không  còn  hoài  nghi  gì  nữa.  Do  căn  tánh  chúng  sanh  thích 

dục,  mỗi  người  mỗi  khác, Như Lai tùy  nghi thuyết pháp, phổ ứng  quần cơ, 

giúp cho ai cũng thọ trì được, và thấm nhuần pháp ích. Như thầy thuốc theo 

bệnh  cho  thuốc,  há  lại  có  thể  chỉ  dùng  một  phương  thôi  sao?  Người  sau  ai 

theo  thầy  nấy  do  thấy  biết  không  rộng.  Mỗi  người  chấp  theo  một  lời,  song 

chắc chắn vô nghi đều do từ kim khẩu Phật tuyên thuyết. 

2. Nghi vấn hai:   

 Hỏi: Công đức trì trai chắc chắn như vậy, song chỉ một ngày một đêm mà 

 đạt được đủ mọi sự phúc báo như trên đã nói, thật ngoài sức tưởng tượng 

 của tâm lượng kẻ phàm phu, nên thật khó sanh tín tâm.   

Ðáp:  Kinh  nói: “Chúng sanh  nghiệp  lực  không thể  nghĩ bàn, quả báo cũng 

không thể nghĩ bàn”. Chúng ta đương nhiên chỉ có thể từ tín mới vào được 

thâm  nghĩa  này.  Trí  phần  của  chúng  ta  không  thể  hiểu  được,  nhưng  theo 

công dụng  giới  mà  nói,  khi  thọ  giới đem  thiện pháp  này  nạp  vào thân tâm, 

do tâm nghiệp lực kết thành giới thể, khởi đại công dụng dẫn thành hậu tập. 

Nơi các điều  lỗi có thể  nhớ  giới, có thể trì nên có thể phòng được. Tâm  vô 

biên  nên  giới cũng  vô biên. Tâm  vô tận  nên  giới cũng  vô tận. Như thọ  một 

giới bất dâm, liền nơi tận hư không, biến pháp giới, hiện tại, vị lai, hết thảy 

nam  nữ  sanh  tâm  không  xâm  phạm  cùng  sanh  công  đức  giới.  Thọ  giới  bất 

sát  liền  nơi  tận  hư  không,  biến  pháp  giới,  quá  hiện  vị  lai  hết  thảy  thánh 

phàm, sanh tâm không não hại cùng sanh công đức giới. Các giới khác cũng 

vậy.  Mỗi  một  giới  lượng  như  pháp  giới,  nên  trì  một  giới  phúc  đồng  hư 

không.  Kinh  nói:  “Trì  giới  một  ngày  đêm  công  đức  không  cùng  tận”.  Do 

nhân như vậy được quả như vậy. Sự đã phải đến vậy, lý tất đương nhiên, suy 

rộng ra, một ngày đêm rồi lại một ngày đêm, ắt một tức một của nhiều. Vậy 

trí giả phải cố gắng. 

3. Nghi vấn ba:   

 Hỏi: Bảy giới đầu trong Bát Giới không có gì để thắc mắc, chỉ có giới thứ 

 tám  “không  ăn  quá  ngọ”.  Ngày  nay  sắc  lực  chúng  sanh  không  như  cổ 

 nhân, nếu không suy xét cẩn thận, vội vã hành động, chỉ e chưa kịp được 

 phúc, thân đã bị hại. Hơn nữa, Phật quở ngoại đạo nhịn ăn, sao riêng giới 

 này lại không bị chê?   

Ðáp:  Kinh  Bảo  Tích  nói:  “Bồ  Tát  nếu  tư  duy  như  vầy:  pháp  này  sâu  xa, 

pháp  kia  không  sâu,  pháp  này  là  tịnh,  pháp  kia  không  tịnh,  pháp  này  nên 

làm, pháp kia không  nên,  gọi đó  là Tăng  Thượng Mạn”. Chúng sanh do ăn 

mà  sống,  bị  ăn  uống  làm  phiền,  không  sao  rời  được,  nên  đến  lui  trong  lục 

đạo. Ngã Phật thương xót người si mê, dạy họ huân tu bằng trai pháp, dần dà 

thú  hướng đến  giải  thoát, ước định quá  ngọ không ăn. Ðó chính  là Phật  xử 

Trung  Ðạo,  không  rơi  vào  Nhị  Biên,  chẳng  giống  phàm  phu  chịu   khổ  bởi 

lòng tham ăn uống vô độ, cũng khác ngoại đạo do mê muội chịu đói vô ích. 

Kinh  Tăng Nhất  A Hàm  nói: “Ăn  uống không tiết chế  gây nhiều khổ  hoạn, 

ăn  uống thiếu kém không đủ khí  lực suy. Nay dùng pháp ăn thời  thực,  như 

cán  cân  không  cao  thấp”.  Phúc  duyên  nào  chúng  ta  gặp  được  thắng  pháp 

này, nên phải khởi tâm khó được mà phấn chấn hành trì, sao lại khởi tâm cao 

ngạo,  phát  sanh  tà  kiến,  phạm  vào  điều  chê  trách  của  Bảo  Tích  Kinh,  gây 

mối tự hại tự nghi như vậy! 

Lại từng thấy nhiều Phật tử mỗi khi được người khác khuyên tu trì Bát Trai 

Giới là tự cho mình sức khỏe yếu kém, sợ giảm ăn uống, dinh dưỡng không 

đủ,  lại  sợ  nửa  đêm  bụng  đói  khó  chịu  đựng  nổi,  đủ  thứ  suy  tưởng,  tự  gây 

nhân duyên chướng đạo! Nào hay ăn chiều chỉ là một thói quen, cứ đến giờ 

là  muốn ăn, chẳng phải đói  thật. Nếu đói  thật, ắt  nửa đêm  phải đói  gắt  gao 

hơn vào lúc ăn chiều, cho đến sáng hôm sau ắt phải chịu hết nổi. Nhưng sự 

thật lại chẳng phải vậy. Ban sơ  mới tập ăn ngọ, thói quen bụng đói vào giờ 

ăn chiều vẫn xảy ra. Sau đó, cho đến sáng không còn thấy đói. Ðủ thấy cái 

đói chiều qua chỉ là tác dụng của tâm ý, thử tập vài lần sẽ thấy quả đúng như 

vậy.  Còn  sợ  dinh  dưỡng  không  đủ,  là  vì  bảo  trọng  thân  này  quá  đáng  mà 

tưởng  như  vậy.  Phải  biết  tham  ăn  không  chán  là  lý  do  chính  yếu  đưa  tới 

bệnh hoạn. Nếu bảo do không ăn chiều mà bệnh, nhất định không phải. Phật 

là  bậc  Nhất  Thiết  Trí,  giáo  pháp  của  Ngài  để  bảo  hộ  chúng  sanh,  lìa  khổ 

được vui và còn hơn nữa, tuyệt đối có lợi, vô hại. Phật là bậc đại từ đại bi, 

coi chúng sanh như con cái, nên thương xót, chăm lo không hở mảy may. Hễ 

có bệnh đều khai mở cho phép như đã trình bày, há lại không chu đáo bằng 

chúng  ta  đang  lo  sao?  Nếu  thường  nghĩ  như  vậy  là  tăng  thượng  mạn  như 

trong kinh Bảo Tích đã chê trách. Nguyện cùng mọi người, nơi lời Phật sanh 

tín, không còn hoài nghi! 

4. Nghi vấn bốn:   

 Hỏi:  Bát  Giới  vốn  chế  cho  người  tại  gia,  chẳng  qua  thông  với  giới  của 

 Tăng  chúng xuất gia,  đâu  phải  hết  thảy  mọi  người  đều  phải thọ  trì.  Nay 

 chư Tăng phần đông không thọ giới này, lại khuyên người phổ trì, nghĩa 

 đó thế nào?   

Ðáp: Kiên Lao La Hán có bài kệ: “Sanh tử không đoạn tuyệt, do ưa nếm các 

vị, nuôi oán vào mộ phần, phải chịu bao tân khổ”. Ðủ thấy ăn uống, kiêu xỉ, 

phóng  dật  là  nhân  trói  buộc  sanh  tử.  Phật  chế  trì  trai  pháp  có  công  năng 

“tiềm di  mặc  hóa” (đổi  ngầm thay dần), tự lìa được khổ tham thực dục  hồi 

nào  không  hay.  Chúng  sanh  vốn  đồng  một  bệnh  nên  cần  cùng  uống  thuốc 

này.  Ðó  là  ý  khuyên  nên  phụng  trì  giới  này.  Còn  như  hiện  thời  chư  Tăng 

hoặc cũng có người không để tâm đến điều này, đó chỉ là do nơi mỗi người 

hoặc xét về nhân, hoặc xét về trí mà đặt nặng các pháp khác nhau. Ngã Phật 

khi còn tại thế, hàng đại đệ tử đã chứng A La Hán, mỗi người còn có riêng 

mỗi  túc  tập,  huống  hồ  phàm  phu  Tăng  ngày  nay  làm  sao  hành  trì  nhất  chí 

được. Trì trai là pháp của ba đời chư Phật cùng hành. Nguyện người trí giả 

giữ lời giáo huấn, y pháp bất y nhân, mà nỗ lực phụng hành. 

5. Nghi vấn năm:   

 Hỏi: Người xuất gia trì Sa Di Giới và Cụ Túc Giới tất bao quát Bát Giới 

 bên trong, lẽ ra đã được hết mọi công đức có được của Bát Trai Giới, cớ 

 sao lại phải tái thọ, há chẳng phải là làm chuyện “giường nặng thêm ván” 

 sao? Nay lại bảo tái thọ để công đức tăng trưởng, nghĩa đó thế nào?   

Ðáp: Ðiều này phân làm ba bậc:   

- Thứ nhất: Theo nghĩa tác pháp thọ giới, khi nạp thiện pháp này vào trong 

Tạng Thức người thọ, khiến kết thành giới thể, song mỗi người tâm có sáng 

tỏ,  mê  mờ,  học  có  tinh,  thô,  chưa  hẳn  một  lần  có  thể  thâm  nhập  được  trọn 

vẹn. Vì vậy, Phật cho phép tái thọ. Tư Trì nói: “Thọ lại có  ý  giúp  hành  giả 

thẩm xét lại giới đã thọ, để cầu tăng trưởng và thù thắng”. Ðó là ý nghĩa tái 

thọ. 

Người xuất gia tuy đã hành trì giới tướng của Bát Giới nhưng trước kia nếu 

chưa chính thọ thì không ngại gì tái thọ để được thêm  một phen cảnh sách, 

chuyển  thành  thượng  phẩm  (Kinh  nói:  “Giới  là  duyên  cảnh  ý”).  Chi  Phạm 

nói: “Thọ lần đầu chỉ phát trung hay hạ phẩm, Phật cho phép thọ lại để tăng 

trưởng, chuyển thành thượng phẩm”. Ðó là ý nghĩa tăng thượng công đức. 

- Thứ hai: Người xuất gia nếu tái thọ Bát Giới theo kinh Dược Sư dạy, chỉ 

cần  một  năm  hoặc  ba  tháng,  trong  khoảng  thời  gian  ngắn  này  được  đại  lợi 

ích. Ðó là nghĩa tăng thượng công đức. 

- Thứ ba: Nếu không đúng pháp thọ  Bát  Giới, quyết không được các công 

ích của Bát Trai Giới như trong kinh nói, cho dẫu trì Cụ Túc Giới, luận theo 

công đức trì giới cũng chỉ đủ đời sau sanh Thiên. Nếu y pháp tái thọ, ắt được 

lợi  ích  có  đại  Bồ  Tát tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Ðây  là  ý  nghĩa  tăng  trưởng  công 

đức. 

6. Nghi vấn sáu:   

 Hỏi: Ba giới sau cùng của Bát Giới chỉ là việc nhỏ, không làm hại người, 

 cần gì Phật phải răn cấm? Cho  dù không phạm các điều đó, cũng chỉ là 

 thiện nhỏ nhặt, đâu thể xếp cùng giới Sát, Ðạo, Dâm?   

Ðáp:  Ba  giới  sau  có  thể  nhiếp  năm  trần  (Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc),  sự 

tuy  nhỏ  nhưng  đủ  ngũ  dục.  Cái  hại  của  ngũ  dục  ban  đầu  nhỏ  sau  thành  to, 

như  chỉ  đốm  lửa  nhỏ  đốt  sạch  cánh  đồng,  nước  từng  giọt  không  ngừng  đủ 

thành sông lớn. Lửa sân khuể và nước tham ái cũng vậy, trị chúng phải ngay 

từ  lúc  ban  sơ  còn  yếu,  ắt  dụng  công  ít  mà  dễ  được  hiệu  quả.  Nếu  đợi  lửa, 

nước  đã  thịnh,  tất  không  còn  kịp.  Cổ  đức  nói:  “Không  làm  cái  nhỏ,  ắt  tổn 

sức  lớn”. Phật  vì phòng trừ cái  nhỏ,  ngăn  cái  dần dà (“phòng  vi đỗ tiệm”), 

nên  xếp  những  thứ  này  vào  Giới.  Thế  nên  người  chân  thật  biện  đạo  ngay 

những việc nhỏ trong đời sống hằng ngày đều dụng công khắc trị. Tuy phạm 

ác nhỏ cũng vẫn sợ sệt, phải chặn đứng nguồn ác thô trọng. Nếu ngay đến ác 

nhỏ  còn  không  chặn  được,  nói  gì  đến  sự  lớn  lao.  Nếu  nói  suông  chỉ  là  hý 

luận,  lượm  lặt cái thừa của  người. Phải biết trì  hay phạm, công  hay  lỗi đều 

do  nơi  tự  tâm,  nào  phải  do  sự  tướng  lớn  nhỏ  mà  luận  được  sao?  Phật  dạy: 

“Một  chút  thiện  nhỏ,  tuy  là  hữu  vi,  song  trợ  Bồ  Ðề,  cho  đến  thành  Phật 

không dám hủy hoại”. Lại Bảo Vũ Kinh nói: “Uống nhiều độc dược, uống ít 

độc dược, cả hai cũng đều làm người chết. Nếu hay phạm tội, hoặc phạm tội 

nhỏ cũng đều sinh ác thú”. Thế Nho cũng có câu: “Ðừng cho thiện nhỏ mà 

không làm, đừng ngỡ ác nhỏ mà cứ làm”. Phật chế ba giới này, vì chê trách 

ngũ dục, để chặn nguồn ác. Ý chỉ thâm sâu, không ngờ gì nữa! 

---o0o--- 

 G. Phật chỉ bày nỗi họa hoạn của người xuất gia không trì Bát 

 Giới 

Kinh Xá Lợi Phất Vấn nói: “Phật dạy: - Người ăn phi thời là người phá giới, 

là  kẻ  phạm  trộm  cắp.  Cho  phi  thời  cũng  là  phá  giới,  cũng  phạm  trộm  cắp. 

Trộm của đàn việt, chẳng phải ý thí chủ, ắt thí chủ vô phúc vì giống như mất 

của vậy”. 

Lại nói: “Trộm và nhận của trộm, dù một nắm, một bó, hột muối, chút dầu, 

chết  đọa tiêu trường địa  ngục  (đốt ruột),  nuốt  hòn sắt  nóng, từ địa  ngục  ra, 

sinh  làm  heo chó, ăn toàn đồ dơ,  lại sinh  ác điểu, bị  người chán  ghét tiếng 

kêu của chúng, sau sinh ngạ quỷ lai vãng nơi chốn già lam, ẩn nơi nhà xí, ăn 

toàn phẩn uế đến cả ngàn vạn năm, sinh trở lại làm người, nghèo nàn hạ tiện, 

có nói điều gì cũng chẳng ai tin. Trộm của một người tội hãy còn nhẹ, tội cắt 

đoạt phúc điền của nhiều người phải chịu quả đoạn xuất thế đạo”. 

---o0o--- 

Tiểu sử Ðại Lão Pháp Sư Thích Diễn Bồi  



(theo Huệ Quang Từ Ðiển) 



Lão  Pháp  Sư  người  Giang  Ðô,  tỉnh  Giang  Tô,  họ  Lý,  hiệu  Ðế  Quán.  Ngài 

sinh năm 1912. Năm 12 tuổi xuất gia với Hòa Thượng Thường Thiên ở am 

Phúc Ðiền, Lâm Trạch, Cao Bưu. Năm 18 tuổi, Sư thọ Cụ Túc Giới tại viện 

Phúc Thọ ở Bảo Ứng. 



Lúc  đầu,  Sư đến  Quán  Tông  Giảng  Tự  học  Thiên  Thai  Giáo  Quán,  kế  đến 

các  viện  Mân  Nam,  Giác  Tân,  Hán  Tạng  nghiên  cứu  ý  chỉ  hai  tông  Tánh, 

Tướng và học Trung Quán truyền từ Tây Tạng. Sư đã từng thân cận các cao 

tăng  đương  thời  như  Ðế  Nhàn,  Thái  Hư,  Từ  Hàng,  Ấn  Thuận,  cũng  từng 

giảng  dạy  tại  Hoa  Tây  Phật  Học  Viện,  Liên  Tông  Học  Viện,  Hạ  Môn  Ðại 

Giác Giảng Xá v.v…   

Năm 1949, Pháp Sư đến Hương Cảng, hợp sức biên tập và ấn hành bộ Thái 

Hư  Ðại  Sư  Toàn  Tập.  Sau  đó,  qua  Ðài  Loan  làm  công  tác  trứ  thuật  hoằng 

pháp,  học  Nhật  ngữ  và  các  học  thuyết  của  các  học  giả  Nhật  Bản.  Sư  từng 

sang  hoằng  pháp  ở  Thái  Lan,  Việt  Nam,  Cao  Miên,  Lào,  Tân  Gia  Ba,  Mã 

Lai, Phi Luật Tân và các nước vùng Bắc Mỹ. 

Sư lần lượt giữ các chức vụ Chủ Tịch Hội Phật Giáo Trung Quốc, trụ trì các 

chùa  Thiện Ðạo,  Huyền  Trang,  Linh  Phong  Bát Nhã Ðường ở  Tân Gia  Ba, 

Diệu Pháp Tinh Xá ở Việt Nam… và viện trưởng viện Thái Hư Phật Học, xử 

lý  thường  vụ  Từ  Hàng  Trung  Học.  Sư  có  trứ  tác  và  dịch  thuật  rất  nhiều, 

trong  đó  phần  trứ  tác  được  đăng  rải  rác  trong  các  đặc  san  Phật  Giáo,  phần 

dịch thuật được gom góp thành Ðế Quán Toàn Tập…   

---o0o--- 

Lược Truyện Từ Hàng Trưởng Lão (1895-1954)  

(theo Huệ Quang Từ Ðiển) 



Ðại  Lão  Luật  Sư  Từ  Hàng  người  huyện  Kiến  Ninh,  tỉnh  Phúc  Kiến,  Trung 

Quốc, họ Ngải, tự Ngạn Tài, hiệu Kế Vinh. 

Ngài mồ côi cha mẹ từ thuở nhỏ. Năm 17 tuổi, xuất gia với Hòa Thượng Tự 

Trung, năm sau thọ giới Cụ Túc tại chùa Năng Nhân ở Cửu Giang. Sư từng 

tham  lễ  khắp  các  đạo  tràng  như  Cửu  Hoa,  Thiên  Thai,  Phổ  Ðà…  Sư  học 

Thiền tại chùa  Thiên Ninh ở Thường Châu, chùa Cao Mân ở Dương Châu, 

theo học với Pháp Sư Ðế Nhàn, lại học Tịnh Ðộ với Pháp Sư Ðộ Ách. Năm 

1927, Sư đến Phật Học Viện Mân Nam, gần gũi Thái Hư Ðại Sư, được Ngài 

hun đúc, từ có có chí cách tân Phật Giáo. Ngoài ra, Sư còn gần gũi Pháp Sư 

Viên  Anh.  Sư  từng  2  lần  nhập  thất  để  đọc  Ðại  Tạng  trong  sáu  năm.  Năm 

1929,  Sư  chủ  trì  chùa  Nghinh  Giang  ở  An  Khánh,  hết  lòng  với  sự  nghiệp 

hoằng pháp, đề xướng cải cách Tăng Già, chỉnh đốn Phật Giáo. 



Sư  cũng  từng  sáng  lập  hội  Phật  Học  Trung  Quốc  tại  thủ  đô  Rangoon  của 

Miến Ðiện (Myanmar). Năm 1940, Sư theo Ðại Sư Thái Hư thăm viếng các 

quốc gia Phật Giáo vùng Ðông Nam Á, kế đó lưu lại ở Mã Lai Á, sáng lập 

các cơ sở như học viện Bồ Ðề ở Tinh Châu (Tân Gia Ba), hội Phật Học Tinh 

Châu,  hội  Phật  Học  Di  Bảo,  hội  Phật  Học Tân Thành, đồng thời phát  hành 

nguyệt  san  Nhân  Gian,  ra  sức  đẩy  mạnh  việc  Phật  học  xã  hội  hóa,  nhờ  đó, 

Phật  Giáo  Nam  Dương  được  hưng  thịnh.  Năm  1948,  Sư đến  Trung  Lịch  ở 

Ðài  Loan  chủ  trì  Phật  Học  Viện  Ðài  Loan  do  Pháp  Sư Diên  Quả  sáng  lập. 

Sau  đó,  Sư  thành  lập  Di  Lặc  Nội  Viện  ở  Tịch  Chỉ  để  tiếp  nhận  các  thanh 

niên  Tăng  từ  Hoa  Lục  đến.  Ðồng  thời  khai  giảng  các  kinh  luận  Ðại  Thừa 

như Nhân Minh, Duy Thức, Lăng Nghiêm… tận tâm tận lực trong việc giáo 

dục, hoằng hóa. 



Sư  thị  tịch  vào  tháng  5  năm  1954,  thọ  60  tuổi,  42  tăng  lạp.  Di  thể  Sư ngồi 

kiết già trong một cái chum lớn, được an trí tại viện Tĩnh Tu sau núi. Ba năm 

sau, mở chum ra, nhục thân Sư vẫn không hư hoại, các nơi đều kính ngưỡng. 

Sau đó, đồ chúng xây dựng Từ Hàng Ðường để kỷ niệm đức nghiệp của Sư 

và tôn phụng nhục thân. Người đời sau gom góp tác phẩm của Sư thành Từ 

Hàng Pháp Sư Toàn Tập lưu hành ở đời. 



HẾT 



1  Ba ác: tức tam ác đạo gồm súc sanh, ngạ quỷ và địa ngục.  

2  Tám nạn: Tám sự chướng ngại việc gặp Phật, nghe Pháp nên gọi là Nạn, 

 gồm:  Ðịa  ngục;  ngạ  quỷ;  súc  sanh;  Uất  Ðan  Việt  (còn  gọi  là  Bắc  Câu  Lô 

 Châu), nơi đây thọ báo khoái lạc, không còn sự khổ; Trường Thọ Thiên (chỉ 

 Sắc  Giới  và  Vô  Sắc  Giới),  nơi  đó  được  an  ổn  trường  thọ;  đui  điếc  câm 

 ngọng; thế trí biện thông: trí thông minh của thế gian; Phật tiền Phật hậu: 

 sanh ra trước hay sau đời có Phật.   

 Phẩm Phương Tiện kinh Duy Ma Cật nói: “Khi Bồ Tát thành Phật, nơi quốc 

 độ không có ba ác và tám nạn”. Tịnh Tâm Giới Quán Pháp nói: “Gốc sanh 

 448 thứ bệnh do nơi ăn đêm, gốc sanh ba ác tám nạn do nơi nữ nhân”. 



3  ) Tàm quý: là hai thiện pháp đứng đầu trong mười một thiện pháp của tâm 

 sở. Tàm có nghĩa là tự thẹn mình, quý có nghĩa hổ thẹn với người.   



4  Thất pháp tài: Gồm bảy tài bảo dùng làm pháp xuất thế, còn gọi là Thất 

 Thánh Tài.   

 1. Tín tài: Tín mới thọ trì chánh pháp được, nên Tín chính là tư lương (tài) 

 để đến quả Phật.   

 2. Tiến tài: Chưa thấy lý Chân Ðế, song nhất tâm tinh tiến cầu đạo xuất thế, 

 nên là tư lương để thành Phật.   



 3. Giới tài: Giới là căn bản của đạo giải thoát, có công năng ngăn chận và 

 phòng  hộ  các  lỗi  quấy  nơi  thân  khẩu  ý  nên  là  tư  lương  để  thành  đạo.   

 4.  Tàm  Quý  tài:  Do  tàm  quý  nên  không  tạo  ác  nghiệp,  nên  là  tư  lương  để 

 đến quả Phật.   

 5. Văn tài: Văn đứng đầu trong Tam Huệ, nhờ Văn nên Tư, có Tư mới có Tu, 

 nếu được nghe Phật thuyết pháp, ắt khai phát diệu giải, tu hành đúng Pháp, 

 nên là tư lương để thành đạo quả.   

 6. Xả tài: Xả tức là xả  thí, nếu vận dụng  được tâm bình  đẳng, không tác ý 

 thương  ghét,  tùy  sự  cầu  xin  mà  ban  cấp  tài  vật  hay  thân  mạng  không  chút 

 luyến tiếc, nên là tư lương để thành đạo.   

 7.  Ðịnh  Huệ  tài:  Ðịnh  Huệ  là  Chỉ  Quán,  Ðịnh  nên  nhiếp  tâm  không  loạn, 

 đình chỉ vọng niệm. Huệ nên quán chiếu các pháp, phá tan tà kiến, nên là tư 

 lương để thành Phật Quả.   



5  Tầm tư: Cựu dịch là Giác Quán. Thô tư gọi là Giác, tế tư gọi là Quán. Hai 

 thứ này phương hại đến định tâm nên tùy theo có tầm tư hay không mà xét 

 đoán định tâm sâu hay không.  

6  Tánh tội: Bốn giới trọng Sát, Ðạo, Dâm, Vọng tự tánh vốn ác, không cần 

 phải đợi Phật chế. Hễ phạm phải chịu quả báo, nên gọi là Tánh tội. Còn 

 giới ẩm tửu tự tánh chẳng phải ác, đức Phật vì bảo hộ các giới kia nên cấm 

 không cho phạm. Nếu uống là phạm tội do Phật chế, nên gọi là Già tội.   





7 Tam kết: Sau khi Tam Quy, lập lại Tam Quy xong, thêm chữ “rồi” vào là Tam 

Kết. 

8  Lục thú: còn gọi là lục đạo, gồm Thiên, Nhân, A Tu La, Súc Sanh, Ngạ Quỷ 

 và Ðịa Ngục.  

9  Tứ hướng tứ quả:   

 a.  Tu Ðà  Hoàn  dịch  là  Nhập  Lưu,  có  nghĩa  vào  dòng  Thánh  Nhân.  Vị  này 

 cần phải đoạn hết 88 món sử kiến hoặc ở Tam Giới mới đắc được. Khi chưa 

 đoạn được hết gọi là Hướng, đoạn hết gọi là Quả.   

 b. Tư Ðà Hàm dịch là Nhất Lai, còn phải sanh vào Dục Giới một lần nữa. Vị 

 này cần trừ hết kiến hoặc ở Tam Giới, và đoạn sáu phẩm đầu của Tư Hoặc ở 



 Dục Giới mới đắc được. Khi đoạn được từ một đến năm phẩm Tư Hoặc gọi 

 là Tư Ðà Hàm Hướng, đoạn hết sáu phẩm gọi là Tư Ðà Hàm Quả.   

 c.  A  Na  Hàm  dịch  là  Bất  Lai,  không  còn  sanh  tử  ở  Dục  Giới  nữa.  Vị  này 

 đoạn hết Kiến Hoặc ở Tam Giới, còn phải đoạn cửu phẩm Tư Hoặc ở Dục 

 Giới nữa mới đắc được. Khi đoạn được từ bảy đến tám phẩm Tư Hoặc gọi là 

 Hướng, đoạn hết chín phẩm gọi là Quả.   

 d.  A  La  Hán  dịch  là  Vô  Sanh,  vĩnh  nhập  Niết  Bàn,  không  còn  chịu  phần 

 đoạn sanh tử. Vị này ngoài các kiết sử ở tam giới, Tư Hoặc ở Dục Giới, còn 

 phải đoạn  Bát Ðịa 72 phẩm Tư Hoặc ở Sắc và Vô Sắc Giới mới đắc được. 

 Chưa đoạn được hết 72 phẩm của Sắc và  Vô Sắc Giới gọi là Hướng, đoạn 

 hết gọi là Quả.   



10  Nhị đức: Chúng sanh vốn sẵn đủ hai đức:   

 a. Trí đức: Soi chiếu hết thảy sự lý (liễu nhân)   

 b. Ðoạn đức: đoạn sạch hết mọi vọng hoặc (duyên nhân).   

 Trí đức tức Bồ Ðề, Ðoạn đức tức Niết Bàn.   



11  Tánh giới: Bốn giới trọng Sát, Ðạo, Dâm, Vọng tự tánh đã là giới, không 

 đợi Phật chế, hễ giữ được ắt có phúc, hễ phạm tất chịu họa, nên gọi là tánh 

 giới.  

12 ) Già giới: các giới như Ẩm Tửu gọi là già giới. Bởi lẽ nếu phạm các giới này tất có thể 

phát sanh hủy phạm các giới khác, nên đức Phật ngăn cấm không cho ẩm tửu. Ẩm tửu tự 

nó vốn chẳng phải tội vậy. 

13  Bát Giải Thoát: Còn gọi là Bát Bối Xả, tám loại Thiền Ðịnh diệt trừ hết 

 mọi trói buộc của phiền não ở tam giới.   

 a. Nội hữu sắc tưởng, quán ngoại sắc giải thoát: Có nghĩa nếu nội tâm nghĩ 

 tưởng  đến  Sắc  (vật  chất)  (nội  hữu  sắc  tướng)  tất sẽ  dẫn  khởi  tham  tâm.  Vì 

 vậy,  quán  tưởng  các  pháp  bên  ngoài  đầy  dẫy  bất  tịnh,  để  tham  tâm  không 

 thể phát sanh, nên gọi là giải thoát  (quán ngoại sắc giải thoát). Giải thoát 

 này nương định Sơ Thiền phát khởi, duyên với Sắc của Dục Giới.   



 b. Nội vô sắc tưởng, quán ngoại sắc giải thoát: Tức tuy nội tâm không nghĩ 

 tưởng đến Sắc (nội vô sắc tưởng), song muốn cho tâm không tham thêm kiên 

 cố nên vẫn hằng quán tưởng các ngoại pháp đầy bất tịnh, để tham tâm vĩnh 

 viễn  không  sanh  khởi,  nên  gọi  là  giải  thoát  (quán  ngoại  sắc  giải  thoát). 

 Nương Nhị Thiền phát khởi, duyên với Sắc của Sơ Thiền.   

 c.  Tịnh giải thoát thân  tác  chứng  cụ  túc  trụ:  Nhất  tâm  quán  tưởng  các  sắc 

 quang minh, thanh tịnh, kỳ diệu gọi là tịnh giải thoát. Khi quán tưởng  tịnh 

 sắc này, khiến tham tâm không thể sanh khởi, chứng minh tâm tánh này đã 

 giải thoát nơi thân nên gọi là Thân Tác Chứng. Lại sức quán tưởng này đã 

 hoàn  toàn  viên  mãn,  đủ  an  trụ  nơi  định  này  nên  gọi  là  Cụ  Túc  Trụ.  Giải 

 thoát này nương Tứ Thiền sanh khởi, duyên với Sắc của Dục Giới.   

 d. Không vô biên xứ giải thoát   

 e. Thức vô biên xứ giải thoát.   

 f. Vô sở hữu xứ giải thoát.   

 g.  Phi  tưởng  phi  phi  tưởng  xứ  giải  thoát:  Bốn  thứ  giải  thoát  (từ  không  vô 

 biên đến phi phi tưởng) này nương vô sắc định sinh khởi, nơi định đắc được 

 quán tưởng Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã, khiến tâm xả bỏ hết thảy, nên 

 gọi là Giải Thoát.   

 h. Diệt thọ tưởng định thân tác chứng cụ túc trụ giải thoát: Diệt thọ tưởng 

 định còn gọi là Diệt Tận định. Ðã có năm căn: nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, tất 

 phải  lãnh  thọ  năm  trần:  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc.  Do  vậy,  phát  sanh  đủ 

 mọi  vọng  tưởng.  Nếu  đủ  sức  định  diệt  trừ  được  thọ  tưởng,  tất  sẽ  diệt  trừ 

 được hết mọi vọng tưởng, cho nên là Diệt Tận định.   



14  Cửu thứ đệ định: từ Sơ Thiền Thứ Ðệ Ðịnh cho đến Tứ Thiền Thứ Ðệ Ðịnh 

 (trở lên gọi là Sắc Giới Tứ Thiền Thiên Căn Bản Ðịnh). Không Xứ, Thức 

 Xứ, Vô Sở Hữu Xứ và Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thứ Ðệ Ðịnh (trở lên là 

 Vô Sắc Giới Căn Bản Ðịnh Cư Tứ Xứ) cùng Diệt Thọ Tưởng Ðịnh, tất cả gọi 

 chung là Cửu Thứ Ðệ Ðịnh. Trí Ðộ Luận giải: “Thế nào là Cửu Thứ Ðệ 

 Ðịnh? Ðáp: Người tu thứ lớp vào Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, Tứ 

 Thiền, Không Vô Biên Xứ Ðịnh, Thức Vô Biên Xứ Ðịnh, Vô Sở Hữu Xứ 

 Ðịnh, Phi Tưởng Phi Vô Tưởng Xứ Ðịnh dẫn đến Diệt Thọ Tưởng Ðịnh mà 

 không để cho các tạp tâm xâm nhiễm. Tu lớp lang như vậy gọi là Cửu Thứ 

 Ðệ Ðịnh.   











Document Outline


	Duyên Khởi




cover_image.jpg
Bat-Quan-Trai-
Gioi-Thap-Giang-
Dien-Boi-Dai-Su






index-1_1.jpg





